
Articolo pubblicato su: www.agorasofia.com  
Pagina facebook: Agorà. La filosofia in piazza 

“Asombro” e “thaûma”: critica dell’attitudine romantica della vita 

GIOVANNI RUSTICO 

«sublata ignorantia, stupor […] tollitur» 
«distrutta l’ignoranza, è distrutto anche lo stupore»[1] 
                                                  Baruch Spinoza 
 
In alcune lingue esiste una parola che in italiano è di difficile traduzione, che esprime il senso 

dello stupore e della meraviglia ma anche in senso negativo. Due esempi sono il termine spagnolo 
“asombro” e il termine greco antico “thaûma”, entrambi con lo stesso significato. Questi due sostantivi, 
correlati con i verbi “asombrarse” e “thaumázein”, sono solo parzialmente traducibili con “stupore” o 
“meraviglia”. “Asombro” è utilizzabile anche in una situazione di paura e di forte inquietudine, non solo 
per esprimere la classica meraviglia/stupore con carattere positivo. È molto interessante prendere in 
considerazione questa doppia accezione che può avere lo stupore, non solo visto come il risultato di una 
situazione felicemente inaspettata, ma visto come una condizione e una prospettiva con cui guardare il 
mondo. Lo stesso Aristotele, riprendendo Platone, assegna una forte importanza al verbo “thaumázein”, 
descrivendolo come la base di partenza della filosofia. Questa condizione esistenziale, questa lente sul 
mondo considerata come il punto più alto del pensiero, privilegia una sensazione di contemplazione nei 
confronti della realtà. È da qui che nasce il romanticismo, sistematizzatosi in idealismo successivamente: 
nasce dal guardare il mondo con “asombro” o “thaûma”. Il mio proposito è quindi prendere in 
considerazione questa prospettiva nei confronti della vita, che ha permeato anche pensatori non 
strettamente romantici, per cercare di rifletterci sperando di poterne decretare la fine di fronte al 
progresso della coscienza. 

Il poeta romantico tedesco Goethe esprime la ripercussione dell’atteggiamento romantico della 
vita con questi versi, tratti dalla poesia “il divino”: «Nobile sia l’uomo, / soccorrevole e buono! / Poiché solo questo 
/ lo differenzia / da tutti gli esseri / che conosciamo»[2]. L’atteggiamento romantico verso il mondo e la vita ha 
coinvolto tante sfere del sapere, ma ha la sua base comune nella meraviglia e nel guardare tutto sotto la 
lente di una qualche “nobiltà d’animo”. Questa caratteristica inoltre, ci differenzia dagli altri animali 
secondo Goethe. L’“asombro” è quindi considerato il fondamento della filosofia e del pensiero, 
l’espressione di un’armonia dell’anima umana e dell’universo. Nel cuore della visione romantica c’è quindi 
l’identificazione della realtà con una qualche meraviglia o armonia intrinseca, che scatena nell’uomo la 
sensazione dell’“asombro”. La coscienza umana è inserita in questa meraviglia e non può fare altro che 
adeguarsi moralmente ad essa, mentre la contempla. Goethe esprime questo concetto nella poesia “La 
metamorfosi delle piante”: «la vista mirabile è annuncio di nuova creazione». In questo caso una sensazione 
fisica, la vista, genera una profonda condizione metafisica di “creazione” e di divino. Sotto varie forme, 
l’atteggiamento romantico nei confronti del mondo parte dall’assunto metafisico della meraviglia o 
armonia innata della natura e del cosmo. 

In questa fase di romanticismo ancora non maturo non si parla né di “spirito” né di “io” come 
reinterpretati dall’idealismo tedesco successivo. Ci si limita alla meraviglia di fronte alla realtà e si trae da 
questo sentimento anche un profondo significato morale. Questa visione però non esprime un grado di 
verità, ma è la proiezione dei nostri sentimenti sulla realtà stessa. È la grande illusione che i nostri desideri 
producono: è l’incanto che il sentimento umano ha fatto alla natura. La soddisfazione dei nostri bisogni 
che la natura compie ci illude che sia stata creata per noi. In realtà dovrebbe farci riflettere su quanto 
dipendiamo dal sistema che ci circonda, ma ci fa invece immaginare fantasmi e rende la natura incantata. 

Da questa prospettiva, la lente romantica è in realtà l’accettazione della visione incantata 
dell’uomo e della natura, l’accettazione dell’idealizzazione del mondo. Non è questo però il punto, cioè 

https://agorasofia.com/2023/10/06/asombro-e-thauma-critica-dellattitudine-romantica-della-vita/
https://www.facebook.com/profile.php?id=100063744034488
https://agorasofia.com/chi-siamo-2/
https://agorasofia.com/2023/10/06/asombro-e-thauma-critica-dellattitudine-romantica-della-vita/#_ftn1
https://agorasofia.com/2023/10/06/asombro-e-thauma-critica-dellattitudine-romantica-della-vita/#_ftn2


Articolo pubblicato su: www.agorasofia.com  
Pagina facebook: Agorà. La filosofia in piazza 

se la realtà sia o no effettivamente come immaginata dalla meraviglia. Il problema è che questo stesso 
sentimento presuppone che in noi ci sia qualcosa di interno e di assoluto, che va oltre il contesto e che 
intuisca la realtà per come è. Inoltre questa condizione è presupposta da un metodo interpretativo della 
realtà che la analizza come manifestazione di un ideale. Nel primo caso si tratta del fatto che l’attitudine 
romantica della vita presuppone una qualche anima e un’antropologia individualistica. Viene quindi 
ignorata l’origine socioculturale della nostra visione del mondo e si accetta implicitamente l’assioma 
dell’esistenza, autonoma e/o assoluta, dell’io. Nel secondo caso si tratta del fatto che questa stessa 
attitudine è alla base del sistema interpretativo del mondo denominato idealismo. In realtà l’idealismo non 
è stato solamente uno e nello stesso tempo un’attitudine romantica può portare anche ad altri approcci 
metodologici, ma generalmente l’idealismo è stato il grande prodotto del romanticismo maturo. 

Il problema è quindi cosa sia la nostra mente, se contenga una qualche autonomia o anima interna. 
Saremo, in questo caso, tentati di affermare l’incontestabile superiorità della realtà del pensiero libero e 
assoluto sulla realtà meccanica e contingente. Allo stesso tempo crederemmo di meravigliarci per come 
l’Assoluto abbia pensato alla bellezza della nostra anima, dall’alto della nostra presunta superiorità 
ontologico-morale. Questo porterebbe anche alla visione della natura come manifestazione o porta 
dell’Assoluto nella realtà immanente. Su questo punto la concezione romantica diverge: in alcuni casi 
adotta un disprezzo verso la meccanicità della vita in confronto alla bellezza dell’anima e in altri casi 
considera la natura come manifestazione dell’ideale. Queste diverse posizioni accettano però gli stessi 
presupposti, anche se portano a esiti differenti. 

Al contrario invece, il problema può essere posto come la negazione di ogni autonomia della mente. 
Autonomia deriva infatti da due parole greche: nòmos (legge) e autòs (egli stesso, pronome). In questo 
senso, ovvero come capacità autoregolante e autoponente, l’autonomia della mente può essere negata. 
Questo aprirebbe la discussione non solo sulla struttura del nostro presunto io, ma porterebbe a 
interessanti riflessioni sulla costruzione sociale della nostra visione della realtà e infine dei nostri processi 
mentali. Sulla base delle premesse all’attitudine romantica e di fronte alla violenta idealizzazione del 
mondo a cui conduce, quale prospettiva sulla nostra mente dobbiamo adottare? Abbiamo veramente una 
mente? Siamo frutto solo di una rete di modelli culturali inconsci e incastonati in noi? 

GR (5/10/2023) 

 

[1] Baruch Spinoza, Etica, Libro I, Appendice. 

[2] Johann W. von Goethe, “Das Göttliche” in “Vermischte Gedichte”. 

 

Per sostenere il General Intellect, pubblichiamo in modalità copyleft, ma ci farebbe piacere essere citati! 

www.agorasofia.com 

 

https://agorasofia.com/2023/10/06/asombro-e-thauma-critica-dellattitudine-romantica-della-vita/
https://www.facebook.com/profile.php?id=100063744034488
https://agorasofia.com/2023/10/06/asombro-e-thauma-critica-dellattitudine-romantica-della-vita/#_ftnref1
https://agorasofia.com/2023/10/06/asombro-e-thauma-critica-dellattitudine-romantica-della-vita/#_ftnref2
https://agorasofia.com/

