
Comunicazione Filosofica 52, 1/2024 – www.sfi.it 

 

 

57 

Apologia della lezione frontale. 
Breve storia di un fraintendimento 

da Pitagora a tik-tok 
Michele Lucivero, Andrea Petracca  

Abstract 

This defense of the frontal lesson aims to recover dignity and value to a teaching practice 
discredited by the growing digitalization that has affected the world of Education. The frontal 
lesson still represents, in the proximity in which it occurs, the key to develop within the school 
community discourses and practices that, on the basis of a constructivist conception of 
knowledge, orient students to an inclusive, civil, democratic cultural dimension. The lesson rep-
resents an ideal place in which it is still possible to co-construct a resistant knowledge capable 
of opposing the dominant efficiency system, based on competition and performance, with the 
recovery of a solidarity, dialoguing and dialectical dimension of existence. 

Parole chiave 

Lezione frontale, maestro/a, social network, dialogo, prossimità. 

Keywords 

Frontal lesson, schoolmaster/schoolmistress, social network, dialogue, proximity 

Introduzione: inseguendo il Bianconiglio… 

Com’è possibile che tutto ciò che esiste 
debba esistere in un solo modo? (...) 
No - grida il Maestro e batte tutti i piedi di cui dispone.1 
W. Szymborska, La gioia di scrivere. 

Da diversi anni ormai si assiste, nell’ambito delle iniziative di formazione sulla didattica ge-
nerale e sull’efficacia delle strategie pedagogico-educative nelle scuole, portate avanti perlopiù 
da esperti accademici, ma anche da insegnanti in preda ad una immotivata urgenza di innova-
zione didattica, ad un attacco esplicito e dichiarato alla cosiddetta “lezione frontale”, conside-
rata un residuo del passato. Il vulnus piuttosto diffuso ultimamente da questi innovatori à la 
page è che quella lezione frontale sia il frutto di un atteggiamento, di un habitus, di una modalità 
di intendere il rapporto docente-discente completamente superato da una epocale rivoluzione 
antropologica, tecnologica nella fattispecie, tale da rendere assolutamente inefficace tanto 
quella modalità trasmissiva atavica, chiamata “lezione”, quanto la specifica modulazione dello 
spazio nella quale avviene, cioè lo “stare di fronte”. 

 

 
1 Szymborska 2009, p. 311. 



Comunicazione Filosofica 52, 1/2024 – www.sfi.it 

 

 

58 

Per giustificare ciò che appariva già ingiustificabile in quel momento alla maggior parte degli 
addetti ai lavori, e che dopo si è rivelata una clamorosa forzatura, durante il periodo del Covid si 
è data la stura ad una nuova modalità didattica che voleva essere alternativa e innovativa. In 
realtà, quella andata in scena, cioè la Didattica a Distanza (DaD) non era affatto il nuovo, ma era 
una modalità già attuata e abbondantemente abusata dalle varie piattaforme, cioè quelle adot-
tate dai diplomifici e dalle università online, che già erogavano, ed erogano ancora oggi con mag-
giore legittimazione pedagogica e didattica rispetto a prima, corsi per “adempiere” incombenze 
burocratiche, per “recuperare” anni scolastici o per “acquistare” un titolo di studio. 

Ecco, noi allora, ma pure subito dopo, non avevamo mancato di chiederci, anche tra le pa-
gine di questa Rivista,2 se la scuola fosse in quel frangente, nel generale tripudio e nell’ubriaca-
tura digitale collettiva, ancora lì per “adempiere”, per esercitare una funzione surrogatoria e 
succedanea rispetto alla sua missione primaria oppure rimanesse ancora più pervicacemente di 
prima una istituzione nata per mettere in atto una funzione altamente “educativa”, che si svolge 
necessariamente in prossimità, stando alla larga da quelle solitudini prossemiche che avevano 
lacerato il tessuto sociale e civile in quei terribili mesi. 

Poi, in qualche modo, si è cominciato a riflettere meglio sul significato e sull’apporto della 
tecnologia informatica nella didattica, soprattutto nell’insegnamento di discipline come la filo-
sofia e le scienze umane in generale, nonché sui danni che l’esposizione al digitale potesse avere 
sulle giovani menti in formazione e si è giunti alla conclusione, ribadita in maniera apodittica a 
più riprese anche dal Ministero dell’Istruzione e del Merito, che se ne può fare anche a meno.3 
Ma, nonostante ciò, la vulgata corrente, condizionata mediaticamente, e non può essere diver-
samente, dalla propaganda posta in essere della tecnologia informatica, rimane fortemente scol-
legata dalle evidenze emergenti nelle pratiche degli operatori della scuola e dalle ricerche di 
settore. 

Così, spinto innanzi dalle logiche imposte dal PNRR e sotto il martellante richiamo dell’impe-
rativo della digitalizzazione e della rincorsa all’accettazione supina del paradigma delle discipline 
STEM, il mondo della scuola sta, ci sembra, accomodandosi su soluzioni preconfezionate da sog-
getti privati, interessati a penetrare in modo prepotente all’interno dell’istruzione pubblica. Gli 
stessi docenti, del resto, accolgono quotidianamente richieste di aggiornamento in tal senso, 
orientati all’abbandono dei metodi classici del far lezione, in favore dell’utilizzo degli strumenti 
immersivi del mondo digitale (non ultimi i visori oculus), verso i quali notiamo un generale, 
quanto immotivato, entusiasmo. Come se fosse oramai conclamato il fallimento della relazione 
in prossimità, che ha definito dai tempi più antichi il rapporto tra docenti e discenti, per cui è 
necessario introdurre un medium macchinico e impersonale attraverso cui simulare esperienze 
altrimenti solo immaginabili; come se fosse acclarato il dogma indiscutibile che la scuola debba 
e possa rimanere agganciata al mercato del mondo del lavoro solo salendo sul carro della digi-
talizzazione, altrimenti i contenuti che propone risulterebbero inefficaci, inutili; come se fosse 
sancito in modo definitivo che lo strumento, il supporto digitale sempre nuovo, introdotto in 
modo posticcio nell’ambiente di apprendimento tradizionale – l’aula che decade paradossal-
mente a luogo (topos) irrilevante – possa esso solo essere risolutivo dei meccanismi inceppati 
sulle tradizionali dinamiche insegnamento-apprendimento; come se fosse necessario per ren-
dere significative le esperienze d’aula che esse debbano sempre assumere la forma dell’intrat-
tenimento sensazionalistico e spettacolarizzato, pena il subentrare della noia, nemica mortale 
di studenti e studentesse, da scacciare sotto l’eco di una grande risata. 

Ecco, è proprio all’interno del contesto attuale, in cui la Scuola pubblica pare trovare la pro-
pria ragion d’essere solo agganciandosi alle richieste di altri soggetti istituzionali e non per il suo 

 

 
2 Cfr. Lucivero e Petracca 2022. 
3 Cfr. A. Cangini, Cocaweb. Una generazione da salvare, Medusa, Bologna 2022. 



Comunicazione Filosofica 52, 1/2024 – www.sfi.it 

 

 

59 

intrinseco valore culturale e civile, trasformativo e non solo riproduttivo, che noi vorremmo pro-
vare in questo breve contributo ad esaltare le istanze generative della lezione frontale, nella 
fattispecie di filosofia, all’interno dello spazio d’aula, riproducibile anche all’aperto e all’esterno 
della scuola, ovviamente, quello in cui, persone diverse, studenti, studentesse e docenti, realiz-
zano quotidianamente incontri che non possono essere del tutto prevedibili, né aprioristica-
mente tracciati. È in questo contesto, quindi, che possiamo rintracciare le basi per opporsi ai 
dettami di ciò che abbiamo definito Psicoistruzione,4 provando a generare forme di sapere resi-
stente al potere consolidato. Tale paradigma, da stravolgere, si esplicita perlopiù in progetti pe-
dagogici architettati ad hoc, che avrebbero il vantaggio, a loro dire, di essere utilizzabili da tutte 
e tutti, quando, invece, risultano solo tristemente preconfezionati, standardizzati, strumentali e 
asserviti alle logiche socioeconomiche dominanti. È nella riproducibilità della lezione, sempre 
uguale e identica a sé stessa, che si alimenta il pensiero unico, dal quale è urgente prendere le 
distanze. 

Ex cathedra: apologia della lezione frontale nella società prestazionale senza maestri 

È immediatamente percepibile, la presenza del professore calato appieno nella propria classe. Gli studenti 
la sentono sin dal primo minuto dell’anno, lo abbiamo sperimentato tutti: il professore è entrato, è asso-
lutamente qui, si è visto dal suo modo di guardare, di salutare gli studenti, di sedersi, di prendere possesso 
della cattedra.5 
D. Pennac, Diario di scuola. 

Ciò che vorremmo provare a sostenere, quindi, argomentando opportunamente a partire 
dall’esperienza concreta e quotidiana, è che in uno spazio idealmente senza barriere, ma fisica-
mente delimitato, quale può essere l’aula scolastica oppure il cortile, il giardino, tutti luoghi am-
piamente disponibili in una istituzione scolastica, e in un tempo definito, cioè l’ora di lezione – 
possibilmente non ridotta a sue frazioni per motivi che non hanno nulla a che fare con logiche 
educative –, a noi risulta ancora evidentissimo il realizzarsi di virtuosità inattese, di fusioni di 
orizzonti tra persone raccolte (lezione da λέγειν, "légein" - "parlare, dire, relazionare", ma anche 
"selezionare, raccogliere, enumerare"),6 con-legate dalla partecipazione ad un evento che ac-
cade lì, quindi un accadimento irripetibile che avviene pubblicamente e dovrà riguardare intima-
mente docenti e discenti. 

La lezione può rappresentare, se ognuno è posto nelle condizioni di prendersi cura delle per-
sone coinvolte, un tempo solenne, riflessivo, contemplativo, attivo – nella maniera in cui intende 
la Hannah Arendt la vita activa,7 tipica dello zóon politicón (ζῷον πoλιτικόν) che, libero dalle 
pressioni del fare strumentale, può attendere a recuperare la politeia (πολῑτείᾱ) perduta, ricon-
quistata attraverso la pratica e l’esercizio del dialogo che solo nella scuola può avvenire, non 
altrove, dall’infanzia sino alle scuole medie superiori. E, in particolare, tale pratica dialogica, 
molto prima di evocare la perlopiù abusata retorica politica della palestra di democrazia, deve 
articolarsi intorno a valori condivisi di convivialità, civiltà, dignità, rispetto, bene comune, oriz-
zonti culturali e assiologici che albergano e trovano la loro ragion d’essere solo a partire dalla 
filosofia. La decadenza del livello della politica, lamentato da sociologi, filosofi, storici, politologi, 
ha certamente le sue radici nella mancata produzione di valori nei corpi intermedi e nel totale 
disinvestimento nell’attività politica, sia quella dei progetti di convivenza civile marcatamente 

 

 
4 Sul regime della Psicoistruzione cfr. di M. Lucivero e A. Petracca, Il regime della psicoistruzione e la filosofia come 
fuga dalla società eterodiretta, in Comunicazione filosofica n. 50, www.sfi.it, maggio 2023, al link: 
https://www.sfi.it/files/download/Comunicazione%20Filosofica/Comunicazione%20Filosofica%2050%201_2.pdf. 
5 D. Pennac, Diario di scuola, Feltrinelli, Milano 2019, p. 106.  
6 Cfr. G. Zagrebelsky, La lezione, Einaudi, Torino 2022, pp. 3-4. 
7 Cfr. H. Arendt, Vita activa. La condizione umana, Bompiani, Milano 1997. 

http://www.sfi.it/
https://www.sfi.it/files/download/Comunicazione%20Filosofica/Comunicazione%20Filosofica%2050%201_2.pdf


Comunicazione Filosofica 52, 1/2024 – www.sfi.it 

 

 

60 

partigiani sia quella della discussione e della condivisione di tali progetti al fine di rendere la 
convivenza possibile. Di questa decadenza anche la Scuola può essere ritenuta responsabile, so-
prattutto se essa si adagia su logiche che vorrebbero ridurla a mera certificatrice di competenze 
decise altrove e funzionali esclusivamente al fantomatico “mondo del lavoro”. 

Alla luce di ciò, la nostra difesa della lezione frontale dovrà essere letta, in primo luogo, come 
una difesa dalle asfissianti logiche del determinismo positivistico, che subordinano la socialità 
alla strumentalità di processi economici imposti dal capitalismo imperante attraverso il trionfo 
del digitale. In secondo luogo, l’apologia che proponiamo è indirizzata a recuperare alla lezione 
una certa inattualità e anacronisticità, una riflessività lenta che si oppone alla velocità efficienti-
stica del raggiungimento di competenze certificate, un’eccentricità contro le tendenze e i trend 
topic di una società dello spettacolo così invadente nel campo dell’istruzione da distorcerne 
obiettivi e finalità. 

Sotto il primo rispetto, ci riferiamo al tripudio di logiche deterministiche, quelle per cui ad 
ogni azione seguirebbe una reazione necessaria e prevedibile, logiche che, travasate nel campo 
dell’istruzione, hanno indotto a pensare alla scuola come semplice luogo di apprendistato lavo-
rativo (e quindi necessitante di PCTO) in cui, in modo deteriore, un’offerta abilmente confezio-
nata si adegua alla presunta – quanto inconsistente nei fatti – domanda. Ciò che non viene espli-
citato abbastanza è che questi cambiamenti, queste alterazioni dei fini sono guidati da logiche 
alle quali la nostra società della prestazione8 ha aderito supinamente, abbracciando il mito della 
meritocrazia, che sfibra ogni legame mentre subordina la socialità ai criteri efficientistici e stan-
dardizzati della performance.  

Ecco, è in questi scenari per nulla gratificanti che agiscono già e vengono incoraggiati pro-
cessi educativi distorti, incentrati su presunte dinamiche pedagogiche meritocratiche, competi-
tive e “competenziali”, surrettiziamente orientanti allo sviluppo di personalità narcisistiche 
pronte ad abbandonare ogni legame, sacrificato sull’altare dell’Ego. 

Eppure, ancora pensiamo sia possibile opporre delle resistenze emancipative, possibilità 
concrete di filosofare per permettere a cittadine e cittadini di «venire fuori dal guscio»,9 vie di 
fuga che passano da pratiche del quotidiano rigeneranti. Perché, come aveva notato Michel de 
Certeau, possiamo recuperare consapevolezza sottraendo le nostre esistenze alla mera riprodu-
zione; possiamo, pur dall’interno delle istituzioni: «sottrarre del tempo all’istituzione; fabbricare 
oggetti testuali che significano un’arte e delle solidarietà; possiamo dedicarci al gioco dello 
scambio gratuito, anche se è penalizzato dai nostri superiori […]; ricercare connivenze ed esco-
gitare colpi di mano […]; sovvertire così la legge che, nei laboratori scientifici, mette il lavoro al 
servizio della macchina e, con la stessa logica, annienta progressivamente l’esigenza di creare e 
l’obbligo di donare».10 

E, nella fattispecie, vogliamo intendere possibile una fuga dalla società eterodiretta recupe-
rando alla scuola quella missione originaria colpevolmente trascurata da chi si occupa da de-
cenni di riformarla. Ci riferiamo, cioè, alla riappropriazione della libertà di insegnamento, che si 
genera, nell’affrancamento da pacchetti didattici preconfezionati, a partire dalla relazione edu-
cativa più antica del mondo, quella tra allieva/o e maestra/o, coltivata all’interno del complesso 
e articolato universo dell’ora di lezione. 

A nostro parere, la lezione, nella sua quotidianità, rimane la chiave di volta della crescita di 
studenti e studentesse impegnati/e insieme, come comunità educante e non come singoli indi-
vidui, in un percorso che non è destinato ad essere pensato come chiuso – formativo, nel senso 

 

 
8 Cfr. Byung Chul Han, La società della stanchezza, Nottetempo, Milano 2020. 
9 M. De Pasquale, Giovani e filosofia. Addio a Narciso, Stilo Editrice, Bari 2021, p. 18. 
10 M. De Certeau, L’invenzione del quotidiano, Edizioni Lavoro, Roma 2012, p. 62. 



Comunicazione Filosofica 52, 1/2024 – www.sfi.it 

 

 

61 

di ri-produttivo di ciò che esiste già, ovvero adattivo nei confronti delle richieste del mercato – 
ma che occorre ripensare soprattutto come un percorso aperto, culturale, civile e trasformativo, 
di una società che può aspirare ad essere più inclusiva, più equa, più libera, più democratica. 

L’ora di lezione frontale resta, dunque, un tempo quasi sospeso, che si ritaglia a fatica uno 
spazio – ma ancora per quanto? – tra le rigidità meccaniche di una socialità solo strumentale, 
com’è quella richiesta dal mercato, che vuole servirsi di individui efficaci e intercambiabili, così 
come di docenti fungibili. La lezione frontale rappresenta per certi aspetti, dunque, un topos 
atipico e anacronistico in cui, pensiamo perché lo sperimentiamo ogni giorno, studenti e studen-
tesse possono non solo accrescere la propria conoscenza e apprendere dai propri errori, ma 
possono soprattutto esprimere più di quello che già sono. Un’utopia raggiunta mediante un 
tempo lento, bergsonianamente dilatato, al di là dello scorrere delle lancette, e attraverso uno 
spazio rigenerato, ben oltre le sovrastanti e invadenti tecnologie, serve infedeli che minacciano 
di anacronismo le vecchie aule delle nostre scuole o i giardini all’aperto, questi sì davvero green 
e a impatto zero non necessitando di alcun consumo di energia elettrica. 

Per procedere con la nostra apologia della lezione frontale è opportuno, tuttavia, sgombrare 
il campo da alcuni equivoci che la sviliscono a pratica obsoleta, residuo di un passato analogico 
che l’homo (discipulus) digitalis del terzo millennio guarda con disprezzo e che ha già ripudiato, 
smartphone alla mano connesso sulla nuovissima piattaforma social ricca di contenuti da condi-
videre, come un retaggio esecrabile del quale vergognarsi. Così come è opportuno allontanare 
qualsiasi accusa di pregiudiziale conservatorismo didattico rivolto a chi scrive, giacché gli autori 
di questo contributo sono consapevoli delle potenzialità divulgative della comunicazione infor-
matica, non a caso entrambi gestiscono ormai da diversi anni uno spazio social, Agorà. La filoso-
fia in piazza,11 in cui poter coinvolgere gli studenti e le studentesse nella produzione di articoli 
filosofici. Il punto, tuttavia, è, detto de plano, che la lezione frontale, che ha formato ed educato, 
perché ha fondamentalmente appassionato, schiere di intellettuali in tutte le culture e per tutti 
i secoli a partire dalla prossimità della relazione educativa, ha la sua principale evidenza empirica 
nel fatto che la cultura, di fatto, sia giunta intatta fino a noi, mentre dell’efficacia dell’innova-
zione didattica tecnologica non vi è, quantomeno, un’adeguata ampiezza temporale per poterne 
decretare la buona riuscita. 

Alla ricerca del Maestro perduto: da Pitagora… 

La filosofia degli acusmatici consiste in precetti privi di dimostrazione, e senza la ragione per cui si debba 
agire in un dato modo.12 
H. Diels e W. Kranz, I presocratici. 

Certo, si fa fatica a credere che oggi, soprattutto alla luce di una benvenuta formazione pro-
fessionale che ha visto la quasi totalità delle e dei docenti abbracciare il paradigma dell’inclu-
sione, collegato alla presenza di studenti con BES e dalle multiple – e multiformi – intelligenze, 
ci possano essere insegnanti che, arroccati all’interno del proprio sapere disciplinare, dettino 
appunti dalla cattedra, specificando anche la punteggiatura e facendo in modo che quella com-
posizione sia il solo materiale da studiare (eppure ce ne sono!). 

 

 
11 La pagina Facebook Agorà. La filosofia in piazza è online dal 2020 e ha diffuso riflessioni filosofiche, recensioni di 
libri e pensieri critici degli autori e dei propri studenti e studentesse pubblicate sul giornale www.vipiu.it , avviando 
percorsi di scrittura giornalistica e filosofica all’interno delle scuole. Dal 2024 gli articoli vengono pubblicati su uno 
spazio libero da editori, un blog gestito completamente dagli autori e da ex studenti e studentesse www.agoraso-
fia.com. 
12 H. Diels e W. Kranz, I presocratici, Bompiani, Milano 2006, p. 959. 

https://www.facebook.com/profile.php?id=100063744034488
http://www.vipiu.it/
http://www.agorasofia.com/
http://www.agorasofia.com/


Comunicazione Filosofica 52, 1/2024 – www.sfi.it 

 

 

62 

Al tempo stesso, essendoci negli anni abituati a presupporre il peggio, dobbiamo deludere 
coloro i quali pensano al nostro come un tentativo di far recuperare alla scuola, quasi gentilia-
namente, proprio mediante la filosofia, il ruolo di un luogo in cui il sapere cali dall’alto di una 
casta sacerdotale intoccabile (i temuti professori) nelle menti dei giovani iniziati (gli sprovveduti 
alunni) pronti ad accogliere la Verità così rivelata. Il parlare ex-cathedra non è proprio degli in-
segnanti, che non sono infallibili – sembra ovvio, eppure occorre ribadirlo. Ma l’autorevolezza 
del dire, che nel relativismo inconcludente dei nostri tempi si vorrebbe quasi rubricare a presun-
zione, o la fermezza definitoria che pone le premesse a successive discussioni, fanno parte di un 
bagaglio dialettico e retorico che i/le docenti hanno acquisito in anni di studi e sono, appunto, 
solo una parte delle metodologie di cui dispongono per indirizzare studenti e studentesse verso 
un obiettivo comune: abbandonare la chiacchiera ed orientarsi verso la soglia sempre aperta 
della conoscenza dialogica e discorsiva. 

Volendo affermare il valore democratico della discussione pubblica sostenuta dal dialogo 
socratico come base di ogni pratica educativa, chiariremo sin da subito che è compito dei/delle 
docenti immergersi realisticamente nel contesto in cui si trovano ad insegnare. Solo a partire da 
questa preventiva conoscenza sarà possibile dare senso alle parole e alle immagini che condivi-
deranno durante le lezioni, evitando di scadere nell’incomunicabilità del parlarsi addosso. Un 
rischio sempre possibile nel pantano delle mille incombenze burocratiche in cui essi/e spesso 
annaspano; un rischio di cui essere consapevoli, soprattutto alla luce di una struttura del tempo 
scuola che i/le docenti hanno l’obbligo di rendere vitale. Come ci fa notare in modo evocativo 
Daniel Pennac: «Mica facile, per quei ragazzi e quelle ragazze, fornire cinquantacinque minuti di 
concentrazione, in cinque o sei lezioni successive, secondo l’uso così particolare del tempo fatto 
dall’orario scolastico».13 

Occorre, quindi, preliminarmente che ogni comunità educante possa essere messa nelle 
condizioni di intendersi sulle questioni di fondo. Ecco, la lezione comincia proprio con il solleva-
mento di un velo, in grado di svelare alle e ai discenti un mondo prima celato, quello dell’essere-
con-altri, e quest’atto, in parte rivoluzionario, spetta ai docenti. Aletheia (ἀλήθεια), «la svela-
tezza, nella quale la velatezza dell’ente deve trasformarsi mediante il filosofare»,14 il filosofare 
insieme, si raggiungeva così nel mondo greco ed è in questo modo che noi interpretiamo ciò che 
avviene durante una lezione. 

Questa posizione non è nuova. Eravamo nel VI secolo a.C. quando un insegnante divenuto 
alquanto popolare a Crotone andava affermando che «i beni degli amici sono in comune e che 
l’amicizia è uguaglianza».15 Si riferiva, Pitagora di Samo, a quei discepoli che dopo alcuni anni di 
vita in comune e di studi intensi e faticosi, potevano essere ammessi al rango di amici, con tutta 
la complessità etimologica che questo aggettivo si porta con sé dal mondo greco (Φίλε, amico, 
φιλία, amicizia, φιλόσοφος, filosofo, φιλοσοφία, filosofia). Amici, dunque, amici del sapere sono 
i filosofi, che condividono, attraverso lo stare insieme nella scuola - σχολείο - il bene, ovvero la 
tensione verso la conoscenza che rende sapienti e saggi. Interessante è, tuttavia, notare come, 
durante questo intenso periodo di formazione, i discepoli ammessi alla scuola pitagorica «per 
cinque anni se ne stavano in silenzio, limitandosi ad ascoltare i suoi discorsi, senza mai vedere 
Pitagora, fino a che non superassero la prova e solo allora diventavano parte della sua casa ed 
erano ammessi alla sua presenza».16 Un’iniziazione progressiva, dunque, rispettosa, nel silenzio 
dell’atto contemplativo, di un sapere oracolare, l’ipse dixit incontrovertibile, solo attraverso il 
quale sarebbe stato loro consentito l’accesso ad una più intima vita in comune e, quindi, ad un 
sapere più alto, divenuto filosofico perché condiviso. Come ha avuto modo di affermare Carlo 

 

 
13 D. Pennac, Diario di scuola, op. cit., p. 101. 
14 M. Heidegger, L’essenza della verità, a cura di F. Volpi, Milano, Adelphi, 1997, «Considerazioni introduttive», p. 36. 
15 Diogene Laerzio, Vite e dottrine dei più antichi filosofi, Bompiani, Milano 2005, p. 951. 
16 Ivi. 



Comunicazione Filosofica 52, 1/2024 – www.sfi.it 

 

 

63 

Sini: «Tutti possono varcare la soglia (della conoscenza) se sono capaci di stare zitti, se sono 
capaci di fare il vuoto, di accogliere, senza opporre, senza farneticare, se hanno la pazienza di 
apprendere, di fare un cammino [...] se hanno fiducia nella verità e nel maestro che la incarna».17 

Posto in questi termini, l’insegnamento pitagorico, ma potremmo già riattualizzare ad oggi 
perché il senso ultimo della missione che si realizza attraverso l’insegnamento non è cambiato, 
è aristocratico proprio e soltanto perché viene concesso a tutti come possibilità da realizzare. E 
chi è in grado di accoglierne la portata – per sé stessi, per i propri amici, per i concittadini, per 
l’altro, sconosciuto nel volto, ma ben noto nel suo essere umano – può ritrovarsi rinnovato. La 
scuola pitagorica vede, quindi, gli studenti impegnati in un percorso lungo, meditato e mediato 
(dal maestro, dalle sue parole), al termine del quale, una volta superata la prova, la tenda, che 
cela agli sguardi il maestro solenne e inaccessibile, cade e i discepoli, già acusmatici, possono 
infine superare il sapere prefilosofico per accedere al confilosofare.18 

La scuola di oggi ha più che mai il dovere di trovare, riscoprendole, quelle risorse che le con-
sentano di adempiere alla sua missione educativa originaria, relativa alla crescita delle giovani 
personalità che non vogliono essere plasmate, ma desiderano poter fiorire. Ciò può accadere 
solo a partire da una rigenerata fiducia tra discenti e docenti, che si realizza nell’accordo tacito 
per il quale nell’ora di lezione si può essere sinceri, dire la verità (esercitando la parrhesia, 
παρρησία) all’interno di una modalità narrativa di cui si comprendano anche i meccanismi neu-
rali alla base del funzionamento della mente umana e, alla fine, ci si può mostrare amici (filosofi) 
e condividere i beni della conoscenza. 

…a Tik-Tok: l’avvento del prof-influencer 

È tutto reale… è tutto vero… non c’è niente di inventato, niente di quello che vedi nello show è finto... è 
semplicemente controllato. 
The Truman show. 

Ma che ne è oggi, nella scuola pubblica, quella attuale delle competenze assurte ad obiettivo 
primario da realizzare anche scarnificando le conoscenze; quella del digitale, spinto al ruolo di 
fine e non di mezzo, uno tra i molti a disposizione delle pratiche educative; quella dell’orienta-
mento, declinato celermente a collocamento lavorativo da realizzare attraverso progetti di al-
ternanza scuola-lavoro (PCTO); che ne è oggi della tenda dietro cui si celava il Maestro? Cosa è 
diventato quel velo nella scuola degli open day, quella che deve costantemente mostrarsi cool, 
e che per essere attraente deve porsi sul mercato, in vetrina, e tendere, come un’azienda qua-
lunque, a crescere, ad aumentare l’utenza? Che ne è del confine che separa la conoscenza dalla 
vana ciarla a scopo pubblicitario? 

Byung-Chul Han coglie con profondità le contraddizioni del presente digitalizzato quando 
scrive che ogni attività di lavoro, anche intellettuale, richiede una «particolare tecnica del tempo 
e dell’attenzione, che retroagisce sulla struttura dell’attenzione stessa. La tecnica del tempo e 
dell’attenzione definita multitasking non costituisce un progresso civilizzante [...]. [Essa genera] 
un’attenzione diffusa ma superficiale, simile al modo in cui è vigile un animale selvatico».19 Con-
tro questa tendenza alienante alla superficialità, lo svolgimento di una lezione chiede ancora che 
intorno si faccia silenzio, chiede un’attenzione profonda, che non è l’iperattenzione compulsiva 
prevista nella fruizione dei contenuti digitali, sempre bisognosa di essere rinforzata, drogata con 
la somministrazione di stimoli continui offerti dal riproporsi ad libitum di sorgenti informative 

 

 
17 Alla data della pubblicazione di questo contributo, l’intervista da cui è tratta la citazione di C. Sini era consultabile 
al link https://www.youtube.com/watch?v=UKFuJjoC5Og. 
18 Cfr. M. De Pasquale, Confilosofare in città. Un gioco serio tra arte e silenzio, Stilo, Bari 2014. 
19 Byung Chul Han, La società della stanchezza, op. cit., pp. 31-32. 

https://www.youtube.com/watch?v=UKFuJjoC5Og


Comunicazione Filosofica 52, 1/2024 – www.sfi.it 

 

 

64 

differenti. Immersi senza sosta in ambienti digitali di tal fatta, a tutto svantaggio dei processi 
creativi propri di una contemplazione quasi annichilita, gli studenti e le studentesse hanno svi-
luppato una tolleranza minima per la noia, che proviene loro dal dover riflettere su pochi e si-
gnificativi messaggi che chiedono risposta, chiedono di dover essere lì, presenti. Così, il multita-
sking, offerto all’istruzione dalla digitalizzazione, va a detrimento proprio degli aspetti più inte-
ressanti dei processi di apprendimento: quelli trasformativi, generativi, realizzantisi in modo non 
immersivo – come vuole il medium digitale – ma eversivo, rivoluzionario – come vuole la pratica 
del dialogo personalizzato che si sviluppa durante l’ora di lezione. 

È inutile tacerlo, la tenda di Pitagora ha ormai da tempo assunto la forma del sipario tipico 
della società dello spettacolo: «Tutta la vita delle società nelle quali predominano le condizioni 
moderne di produzione si presenta come un’immensa accumulazione di spettacoli. Tutto ciò che 
era direttamente vissuto si è allontanato in una rappresentazione».20 

Parafrasando Marx, che nel Capitale spiegava «la ricchezza delle società, nelle quali domina 
il modo di produzione capitalistico, […] come un’immensa produzione di merci»,21 nel 1967 Guy 
Debord avvertiva che lo spettacolo «non è un insieme di immagini, ma un rapporto sociale fra 
individui, mediato dalle immagini. [...] È una visione del mondo che si è oggettivata».22 Non più 
simulacro, dunque, immagine sbiadita o grottesca riconoscibile come falsa, lo spettacolo si im-
pone come realtà, fissa un dover essere al quale ogni uomo vorrà adeguarsi: «Esso non dice di 
più di questo, che ciò che appare è buono, ciò che è buono appare».23 La società dello spettacolo 
porta a compimento il dominio dell’economia sulla vita sociale, nella misura in cui all’uomo è 
data l’impressione di poter gestire lo spettacolo in autonomia, proprio perché, inconsciamente, 
si è sottomesso all’economia. 

La degradazione dall’essere all’avere raggiunge un livello ulteriore nello scadere dall’avere 
all’apparire.24 In pratica, ci si trova di fronte all’apoteosi del feticismo delle merci. La distinzione 
marxiana tra valore d’uso e valore di scambio risulta superflua, allorché essa vien posta all’in-
terno di una società in cui gli uomini e le donne oramai vogliono – quale paradosso per la libertà! 
– esistere mostrandosi, spettacolarizzando le loro esistenze attraverso l’ostentazione pubblica 
di oggetti che non posseggono, ma che li possiedono. Il soggetto ridotto ad oggetto, eterodiretto 
nelle aspirazioni e desideri, guidato nelle scelte, in balia di una tensione mostruosa a dover es-
sere ciò che non è, si è separato da un mondo che lo domina, ed è ora soggiogato dal «discorso 
elogiativo che l’ordine presente tiene su sé stesso».25 Lo spettacolo è il narcotico dell’uomo con-
temporaneo – il nuovo oppio dei popoli, sostituto laico della rappresentazione per eccellenza, 
la religione. Pur di non doversi svegliare, l’uomo a una dimensione,26 drammaticamente privato 
anche dell’idea della ragione critica perché esiste solo se intrattiene o è intrattenuto, preferisce 
oscillare inebetito tra la farsa e la tragedia che lo circondano, tacendosi che «Lo spettacolo è il 
capitale a un tal grado di accumulazione da divenire immagine».27 

È sorprendente come queste riflessioni scritte da Debord nel 1967 abbiano di fatto antici-
pato la transizione antropologica poi avvenuta in modo compiuto con l’era del digitale e spinta 
innanzi oggi da quella spettacolarizzazione esasperata delle esistenze che si realizza attraverso i 
social network, tra i quali Tik-Tok è solo quello attualmente più popolare tra le giovani genera-
zioni. Inutile dire che la scuola non è riuscita ad immunizzarsi da questo processo di 

 

 
20 G. Debord, La società dello spettacolo, Baldini&Castoldi, Milano 2004, p. 53. 
21 K. Marx, Il capitale, UTET, Torino 2009, p. 107. 
22 G. Debord, La società dello spettacolo, op. cit., p. 54. 
23 Ivi, p. 56. 
24 Cfr. ivi, p. 57. 
25 Ivi, p. 59. 
26 Cfr. H. Marcuse, L’uomo a una dimensione, Einaudi, Torino 1999. 
27 G. Debord, La società dello spettacolo, op. cit., p. 64. 



Comunicazione Filosofica 52, 1/2024 – www.sfi.it 

 

 

65 

spettacolarizzazione che, infatti, l’ha investita in pieno. Le stesse istituzioni scolastiche hanno 
dovuto aprire account Facebook, Instagram, TikTok, YouTube per mostrarsi in continuazione, 
per mettersi sotto i riflettori, per aggiornare costantemente i potenziali utenti e spettacolariz-
zare processi di educazione, perlopiù presunti, dal momento che, spenti i riflettori, poi in classe 
i docenti sono ancora legittimati a dettare appunti, sedersi in cattedra e profondersi in soliloqui, 
nella migliore delle ipotesi interpretati come irrilevanti o poco interessanti rispetto ai venti se-
condi di intrattenimento cool proposti attraverso lo scrolling di reels, shorts e stories sempre 
nuovi. 

E, infatti, con un incremento dei contenuti divenuto esponenziale a partire dallo scoppio 
della pandemia, quando l’intero comparto istruzione è finito obtorto collo su Internet, le piatta-
forme social pullulano ormai di più o meno brevi interventi video in cui i/le docenti spiegano 
questo o quell’altro autore, oppure intervengono su questioni di politica, economia o gossip. Ciò 
può avvenire in pillole, mostrando slide, oppure in un profluvio di parole, con la webcam ben 
posizionata di fronte alla faccia – per i meno naviga(n)ti – o all’interno di improvvisati setting 
didattici – per i social-prof più arditi. Insomma, in rete ce n’è per tutti i gusti, dai contenuti più 
scadenti ai prodotti di qualità.  

Ora, il punto che a noi interessa far notare è che proprio attraverso questo scadere della 
cultura a prodotto decontestualizzato e commercializzabile è la comunità a sfaldarsi, mentre 
crescono al suo posto le community, «versione mercificata della comunità»,28 surrogato offerto 
a buon mercato e a portata di like. Allo stesso tempo, mentre la lezione frontale, probabilmente 
mai realmente esistita nel suo stile detestato, quello trasmissivo, viene esecrata ovunque, il web 
si satura di interventi, questi sì, meramente trasmissivi e al più orientati ad informare o a soddi-
sfare il narcisismo di qualcuna/o coltivato ad arte dalla società dei consumi e sostenuto da 
aziende che devono soprattutto trarne profitto. Il fatto è che queste due tendenze sono stretta-
mente connesse. 

Il paradosso, a nostro avviso più che evidente e al quale non riusciamo a rassegnarci, è che 
gli strali sull’inefficacia della lezione frontale giungano via web, mediante minivideo o reels, in 
cui qualcuno frontalmente dà lezione su come non si dovrebbe utilizzare la lezione frontale e 
tutto ciò accade esattamente mentre impazzano sempre sul web video di intellettuali bravi, seri 
e preparati, che potremmo definire “historystar”, “philosophystar” o “sciencestar” per asso-
nanza con le più celebri “archistar”, che si producono in lezioni frontali di ore, in cui parlano a 
braccio degli argomenti più disparati e che vengono anche apprezzati da studentesse e studenti. 

A ciò si aggiunga il terribile scenario educativo distopico secondo il quale la disponibilità im-
mediata e diffusa di tale materiale online nelle scuole molto spesso solleva i/le docenti dal fare 
la propria lezione, quella frontale e vetusta, e con buona pace degli innovatori rende fruibile per 
i ragazzi e le ragazze video informativi sull’argomento di studio della prossima interrogazione. 
Quindi, ci chiediamo, quali sono i limiti di una lezione frontale seguita online rispetto ad una 
lezione frontale fatta dal docente in presenza? Noi ne individuiamo almeno due: intanto il disim-
pegno da parte del/della docente, che così si sente disincentivato ad investire il proprio tempo 
nello studio e nell’approfondimento, avendo a portata di mano una lezione già preconfezionata. 
In secondo luogo, ciò che viene a mancare, soprattutto, è la dimensione costruttiva della cono-
scenza condivisa, di una narrazione discorsiva che ha il tempo di diventare storia, personale e 
interpersonale, emotiva e conversazionale, dialettica. 

Lo notava Byung-Chul Han, scrivendo: «In quest’epoca post-narrativa segnata da una cre-
scente esperienza della contingenza, i modelli narrativi [proposti attraverso lo storytelling 

 

 
28 Byung-Chul Han, Informazione, politica e vita quotidiana, Einaudi, Torino 2024, p. 8. 



Comunicazione Filosofica 52, 1/2024 – www.sfi.it 

 

 

66 

digitale] non sviluppano alcun potere di coesione».29 Per cui se l’obiettivo comune dei e delle 
docenti non è quello di sfornare individui imprenditori di sé stessi; se si vuole che la scuola abbia 
un ruolo attivo nella formazione di una società civile, solidale e inclusiva, allora dovremmo tor-
nare a pensare più convintamente che è nella relazione educativa colorata emotivamente 
nell’ora di lezione che si recupera una dimensione narrativa in cui le persone non sono ridotte 
alla solitudine prossemica propria dell’homo consumens.30 Anzi, proprio perché conosciamo 
l’esito delle ricerche di Michel Foucault31 e quelle di Theodor W. Adorno32 sulla funzione che il 
discorso, o la lezione frontale, in qualità di dispositivo, può avere nella gestione del potere e nella 
determinazione della personalità autoritaria, se esso viene usato a scopo propagandistico e in 
maniera strumentale, è assolutamente opportuno che la lezione frontale avvenga in prossimità 
e che sia un/una esperto/a di processi educativi e di valori, di significati a condurre la lezione. 
Solo nella circolarità della prossimità, infatti, la narrazione del/della maestro/a diventa genera-
tiva di significati condivisi, quindi democraticamente orientati, e contribuisce alla co-costruzione 
sia del mondo circostante sia delle personalità dei ragazzi e delle ragazze in un quadro di inter-
dipendenza positiva dei soggetti in formazione. 

Nell’illustrare il merito che Jerome Bruner ha avuto nell’identificare nella narratologia cogni-
tiva il cardine dei processi di apprendimento significativo e della costruzione dell’identità perso-
nale, Marco La Rosa in Neuroscienze della narrazione. Lo storytelling nell’era delle neuroscienze 
e dell’intelligenza artificiale, pur dedicandosi al tema del rapporto tra lettore e scrittore, valo-
rizza la narrazione alla luce delle ricerche in campo neuroscientifico e, mutatis mutandis, si po-
trebbe riferire alla lezione frontale ciò che egli scrive a proposito della scrittura: «Le narrazioni 
hanno anche un’importante funzione sociale, essendo il mezzo con cui gli individui articolano e 
comunicano le loro esperienze personali con i membri del loro gruppo umano di appartenenza. 
I valori, i sentimenti e le strutture che sono in esse incorporate devono essere necessariamente 
condividibili con gli altri, a pena dell’incomprensione e dell’incomunicabilità. Vale anche l’in-
verso: senza l’elaborazione delle esperienze individuali alla luce delle narrazioni che riceviamo 
dagli altri non possiamo trasformare il nostro vissuto in conoscenze utili a vivere in modo inte-
grato in qualsiasi contesto sociale, e forse neppure pensare o semplicemente sopravvivere».33 

Del resto, proprio per non apparire infondatamente retrogradi e del tutto a digiuno di stra-
tegie dell’apprendimento cognitivo, la nostra perorazione della lezione frontale tiene conto an-
che della sua imprescindibilità al fine di incardinare valori e significati all’interno di una narra-
zione che sia costruttiva e determini una dazione di senso. La lezione frontale, infatti, risulta 
sempre il momento ineludibile per attivare strategie di modeling, per introdurre il/la discente al 
compito, sia esso teoretico o pratico, attraverso l’imitazione della maestra/maestro; di coaching, 
in cui l’assistenza deve essere sempre garantita, il feedback deve essere immediato, l’incorag-
giamento e gli stimoli motivanti non devono mancare per sostenere modalità e tipologie di fun-
zionamento cognitivo diverse, più o meno avanzate; di scaffolding, offrendo un supporto speci-
fico per la comprensione e per la successiva discussione in relazione alle carenze che i relativi 
contesti culturali hanno provocato; e, infine, di fading, in cui la riduzione graduale del supporto, 
affinché l’allievo/a progredisca in maniera autonoma nella vita, mostri quanto sia delicato e, al 
tempo stesso, necessario, il processo educativo innescato dalla lezione fontale. 

Ecco, questi sono i temi – e i termini – che i/le docenti assorbono durante corsi di formazione 
e specializzazione funzionali ad abilitarli alla professione di insegnante. Ma alla fine, soprattutto 

 

 
29 Ivi, p. 8. 
30 Z. Bauman, Homo consumens. Lo sciame inquieto dei consumatori e la miseria degli esclusi, Erickson, Trento 2007. 
31 Cfr. M. Foucault, Discorso e Verità nella Grecia antica, Donzelli Editore, Roma 2019. 
32 Cfr. T. W. Adorno e altri, La personalità autoritaria, Edizioni di Comunità, Roma 1997. 
33 M. La Rosa, Neuroscienze della narrazione. Lo storytelling nell’era delle neuroscienze e dell’intelligenza artificiale, 
Hoepli, Milano 2024, p. 31. 



Comunicazione Filosofica 52, 1/2024 – www.sfi.it 

 

 

67 

noi che ci occupiamo di Filosofia e di Storia del pensiero, oltre che di educazione, quantomeno 
per onestà intellettuale e coerenza dobbiamo ricordare che l’abuso di questi anglicismi in am-
bito pedagogico ha aperto anche la porta alla fraudolenta – perché strumentale alla (s)vendita 
di percorsi formativi ridondanti – ristrutturazione di un patrimonio concettuale contenuto, con 
piena giustificazione pedagogico-didattica, all’interno della paideia greca. Così come ci corre 
l’obbligo intellettuale di rinvenire nella proposta martellante dello storytelling digitale, quale 
sostituto delle pratiche narrative tradizionali, le basi per una deviazione verso lo story-selling,34 
tipico delle strategie di marketing e condizionato da un medium – quello digitale – che si defini-
sce non per la gratuità del racconto, ma per l’obiettivo del profitto garantito dalla vendita dello 
stesso. 

È inutile negarlo, la dilatazione degli spazi di apprendimento prodotta dalla digitalizzazione, 
che ha raggiunto l’apice con la scuola su Google introdotta dallo scoppio della pandemia, ha dato 
la stura all’evoluzione del docente da Maestro a Influencer. Ma ciò non è privo di esiti e a nostro 
avviso non fa un buon servizio all’Istruzione, soprattutto se, al contrario, è proprio l’istruzione a 
finire al servizio dei colossi del mondo digitale. Paradossalmente, questa fruizione social 
dell’istruzione, forzata durante la pandemia, poi desiderata e voluta per mostrarsi al passo coi 
tempi, si sorregge, deterritorializzata, attraverso una connessione con luoghi prima destinati ad 
altre attività e relazioni – al riposo, ad esempio – producendo l’esasperante ubiquità di una fun-
zione sociale, quella dell’istruzione, che in quanto può essere svolta ovunque scompare dal suo 
luogo specifico, la scuola, svuotata del suo peculiare valore simbolico e, soprattutto, educativo. 

E così ci sembra vero, con Debray, che la comparsa di un nuovo mezzo di diffusione (dell’in-
formazione, dell’istruzione, ecc.) finisce inevitabilmente per declassare quei mediatori che pa-
droneggiavano i mezzi precedenti (gli/le insegnanti impegnati anima e voce a spiegare quel com-
plicatissimo passo della Fenomenologia dello spirito) e che adesso stentano ad essere immedia-
tamente credibili, scambiando il mezzo con il fine: «La degradazione di una funzione sociale, 
spesso sublimata in modernizzazione, ha come sintomo visibile la desimbolizzazione […]. Il no-
stro mondo dell’insegnamento ha perso i suoi rituali nel corso degli anni. […] Le parole fanno 
fede. La scuola non ha più alunni né l’università studenti (con tutto ciò che comporta di disciplina 
ed obblighi), ma degli utenti […] in attesa di avere dei clienti».35 

Conclusioni: il ritorno del Maestro, ovvero essere eccentrici e anacronistici nell’ora di le-
zione 

Perché quello che resta della Scuola, nel tempo della sua evaporazione, è la bellezza dell’ora di lezione36. 
M. Recalcati, L’ora di lezione. Per un’erotica dell’insegnamento 

Sicché, non è la lezione frontale il problema, la cui espressione forse è anche infelice e pre-
giudicata da pratiche che la trascinano verso forme deteriori, così come crediamo che non sia 
nemmeno la lavagna di ardesia il vero problema, sebbene risulti pur problematica l’ipersensibi-
lità allergenica che riscontriamo sempre più frequentemente e alla quale siamo condannati, pur 
senza poterne indagare i motivi. Del resto, noi ci occupiamo di formazione e di educazione, non 
di allergologia, nonostante qualche anno fa ci è stato commissionato di essere esperti di infetti-
vologia al claim del “sorvegliare e pulire”37 e procedere, tra le altre cose, alla detersione delle 

 

 
34 B.C. Han, Informazione, politica e vita quotidiana, op. cit., p. 9. 
35 R. Debray, Lo Stato seduttore. Le rivoluzioni mediologiche del potere, Editori Riuniti, Roma 2003, p. 78. 
36 M. Recalcati, L’ora di lezione. Per un’erotica dell’insegnamento, Einaudi, Torino 2014, p. 7. 
37 Sulla didattica durante i tempi pandemici ci permettiamo di rimandare al nostro M. Lucivero e A. Petracca, Scuola 
pubblica e società (in)civile. Cronache lapidarie dei tempi pandemici, Aracne, Roma 2022. 



Comunicazione Filosofica 52, 1/2024 – www.sfi.it 

 

 

68 

nostre aule scolastiche, abbandonando tout court le pratiche eversive ed immersive dell’educa-
zione. 

In fondo, per far funzionare autentici processi educativi a Socrate era sufficiente parlare e 
segnare linee sulla terra. Così aiutò Menone a rammemorare calcoli complessi e procedimenti 
matematici legati alla scoperta dell’area doppia del quadrato dato. Ecco, al di là dell’artificio, al 
di là della discutibile, ma suggestiva e affascinante, teoria della reminiscenza, ciò che rendeva la 
narrazione e la lezione socratica interessante per i suoi discepoli era la "scoperta", il climax del 
racconto che coincide con il thaûmazein dello svelamento dell’inedito. Ciò che vogliamo soste-
nere, in ultima analisi, è che la compresenza di un maestro/una maestra, dei discepoli/delle di-
scepole, di un tema/valore, di un dispositivo per la rappresentazione o per la semplificazione 
sono tutti elementi che costituiscono le condizioni di superficie, permettono il manifestarsi di 
una epifenomenologia didattico-pedagogica, il cui fondo, però, è altrove. Le condizioni di fondo, 
infatti, stanno in un progetto politico ed esistenziale ben definito, anzi un progetto che è politico 
in quanto esistenziale. Si tratta di credere convintamente che la lezione, di per sé, possa avere 
un potenziale trasformativo sulle persone e sulle società: questo è veramente il progetto politico 
che sta dietro la filosofia, in particolare, ma in generale dietro l’insegnamento di ogni disciplina. 

Arrivati sin qui, appare evidente che la scuola sia un luogo problematico, certo, ma è soprat-
tutto il luogo deputato alla problematizzazione della conoscenza e l’ora di lezione, che prende 
le mosse dalla lezione frontale, esprime ancora lo spazio e il tempo irrinunciabile in cui questa 
auspicata e cercata tensione accade, in prossimità, assumendo la forma di una critica razionale 
e condivisa. Ma possiamo altresì tranquillamente affermare che si tratti di uno scandalo filoso-
fico quello che ha visto nel pressoché totale silenzio il realizzarsi di una impostura intellettuale 
frutto di una risemantizzazione fraudolenta con cui si è proceduto a spacciare come novità il 
debate o la flipped classroom o a ridurre i docenti a intrattenitori a gettone, a meno di non avere 
altri scopi, di certo non legati all’insegnamento. Il problema è che a forza di affermare che la 
scuola non funziona, e ciò probabilmente accadeva per una questione di tagli ai fondi che la 
sostenevano, si è data la stura ad una pletora di sperimentazioni, sulla pelle delle future gene-
razioni, che ha messo un po’ in sordina con l’intera scuola anche la tradizionale lezione frontale. 
Nell’ansia dell’innovazione e nella foga dell’aggiornamento, si è consumata così la frattura defi-
nitiva tra il professore e il docente. I professori, alla fine, sono andati tutti in pensione, restii ad 
aggiornarsi, e i docenti, gli esperti della formazione, si sono fatti strada con le loro schede di 
osservazione, con le griglie oggettive di valutazione, l’expertise, le competenze digitali, l’innova-
zione metodologica. È così che siamo diventati tutti e tutte sempre più docenti e meno mae-
stri/maestre, sempre più esperti/e in tecniche didattiche, architettate ad hoc per non fare an-
noiare gli alunni e le alunne, e meno attenti/e alla dimensione del progetto educativo globale 
che un/una esperto/a della conoscenza deve mettere in atto, non senza agganci con la realtà in 
cui vive, che è necessariamente una realtà politica. 

Al di là della torsione verso presupposti legati alle competenze, a nostro avviso appaiono di 
notevole interesse alcune osservazioni, in realtà molto spesso messe in atto inconsapevolmente 
dai e dalle docenti, esplicitate da Wiggins e McTighe38 in relazione all’apprendimento significa-
tivo e, in particolare, alla “progettazione a ritroso”. Di fondamentale importanza risulta per que-
sti due pedagogisti il momento della “progettazione”, cioè la definizione del risultato finale da 
conseguire in termini di apprendimenti, solo mediati dai contenuti, proprio nel solco della didat-
tica kantiana, la quale mirava ad insegnare a filosofare, non la filosofia. Il docente deve così 
mettere in campo strategie narrative, alimentando l’interesse, suscitando domande e 

 

 
38 G. Wiggins, J. McTighe, Fare progettazione. La «teoria» di un percorso didattico per la comprensione significativa, 
Editrice LAS, Roma 2004; Id., Fare progettazione. La «pratica» di un percorso didattico per la comprensione significa-
tiva, Editrice LAS, Roma 2004. 



Comunicazione Filosofica 52, 1/2024 – www.sfi.it 

 

 

69 

costruendo personalità, evitando, ovviamente, riproduzioni passive di idee. Di conseguenza, la 
progettazione e la preparazione della lezione è necessaria e, consapevole della materia viva con 
la quale si ha a che fare, deve essere orientata all’interazione positiva, al bisogno di interpretare 
e ridefinire. La dimensione costruttivista deve essere la base sociologica e antropologica sulla 
quale deve poggiare la progettazione della lezione frontale, la quale si deve muovere all’interno 
di un processo continuo di interpretazione, ridefinizione e risemantizzazione collettiva delle rap-
presentazioni cognitive a partire dalle esperienze vissute in classe e nella scuola. 

Tutto ciò è sufficiente per sostenere che il processo di apprendimento, quale si svolge ogni 
giorno nelle nostre classi, è già esso stesso in sé innovazione e creazione distruttrice, dal mo-
mento che nuova conoscenza, sempre emotivamente connotata, si genera incessantemente, 
costantemente diversa dalla precedente attraverso i risultati, o feedback, della lezione frontale. 
È per questo che Wiggins e McTighe spingono per far sì che i/le docenti prendano consapevo-
lezza nell’esplicitare e nel progettare le loro attività “a ritroso”, lanciando, invece, in avanti il 
processo educativo, che rimane trasformativo nella misura in cui la progettualità stessa ha rica-
dute attive nella società civile, nella comunità politica. 

Oggi riappropriarsi degli spazi della produzione di valori e dei “progetti politici” da parte degli 
adulti è il primo passo verso la possibilità di rendere la scuola un luogo di condivisione per i/le 
più giovani. Se non operiamo in tal senso, a partire dalla lezione frontale, saremo ancora a lungo 
destinati ad assistere nelle scuole ad assemblee d’istituto organizzate da docenti, se non proprio 
destinate al karaoke oppure a jam session e freestyle battle. Ma a questa logica dell’intratteni-
mento che ha invaso anche l’istruzione non vogliamo rassegnarci e preferiamo pensare che per 
scacciare la noia dai volti dei propri/e allievi/e gli/le insegnanti debbano consapevolmente indi-
rizzare verso la metanoia, il cambiamento inatteso, anche disorientante inizialmente, che ancora 
può accadere nell’ora di lezione. 

Riferimenti bibliografici 

− ARENDT 1997: H. Arendt, Vita activa. La condizione umana, Bompiani, Milano 1997. 
− ADORNO 1997: T. W. Adorno e altri, La personalità autoritaria, Edizioni di Comunità, Roma 1997. 
− BAUMAN 2007: Z. Bauman, Homo consumens. Lo sciame inquieto dei consumatori e la miseria degli 

esclusi, Erickson, Trento 2007. 
− HAN 2024: Byung-Chul Han, Informazione, politica e vita quotidiana, Einaudi, Torino 2024. 
− HAN 2020: Byung-Chul Han, La società della stanchezza, Nottetempo, Milano 2020. 
− CANGINI 2022: A. Cangini, Cocaweb. Una generazione da salvare, Medusa, bologna 2022. 
− DE CERTAU 2022: M. De Certeau, L’invenzione del quotidiano, Edizioni Lavoro, Roma 2012. 
− DE PASQUALE 2014: M. De Pasquale, Confilosofare in città. Un gioco serio tra arte e silenzio, Stilo, 

Bari 2014. 
− DE PASQUALE 2021: M. De Pasquale, Giovani e filosofia. Addio a Narciso, Stilo Editrice, Bari 2021. 
− DEBRAY 2003: R. Debray, Lo Stato seduttore. Le rivoluzioni mediologiche del potere, Editori Riuniti, 

Roma 2003. 
− DEBROD 2004: G. Debord, La società dello spettacolo, Baldini&Castoldi, Milano 2004. 
− DIELS e KRANZ 2006: H. Diels e W. Kranz, I presocratici, Bompiani, Milano 2006. 
− DIOGENE LAERZIO 2005: Diogene Laerzio, Vite e dottrine dei più antichi filosofi, Bompiani, Milano 

2005. 
−  FOUCAULT 2019: M. Foucault Discorso e Verità nella Grecia antica, Donzelli Editore, Roma 2019. 
− HEIDEGGER 1997: M. Heidegger, L’essenza della verità, a cura di F. Volpi, Milano, Adelphi, 1997. 
− LA ROSA 2024: M. La Rosa, Neuroscienze della narrazione. Lo storytelling nell’era delle neuro-

scienze e dell’intelligenza artificiale, Hoepli, Milano 2024. 
− LUCIVERO e PETRACCA 2022: M. Lucivero e A. Petracca, Filosofia della Dad: la filosofia e il suo uso 

didattico nel colmare la distanza, in Comunicazione filosofica n. 49, novembre 2022. 
− LUCIVERO e PETRACCA 2023: M. Lucivero e A. Petracca, Il regime della psicoistruzione e la filosofia 

come fuga dalla società eterodiretta, in Comunicazione filosofica n. 50, maggio 2023. 



Comunicazione Filosofica 52, 1/2024 – www.sfi.it 

 

 

70 

− LUCIVERO e PETRACCA 2022: M. Lucivero e A. Petracca, Scuola pubblica e società (in)civile. Cronache 
lapidarie dei tempi pandemici, Aracne, Roma 2022. 

− MARCUSE 1999: H. Marcuse, L’uomo a una dimensione, Einaudi, Torino 1999. 
− MARX 2009: K. Marx, Il capitale, UTET, Torino 2009. 
− PENNAC 2019: D. Pennac, Diario di scuola, Feltrinelli, Milano 2019. 
− RECALCATI 2014: M. Recalcati, L’ora di lezione. Per un’erotica dell’insegnamento, Einaudi, Torino 

2014. 
− SZYMBORSKA 2009: W. Szymborska, da Intervista a un bambino, in La gioia di scrivere, Adelphi, 

Milano 2009. 
− WIGGINS, MCTIGHE 2004: G. Wiggins, J. McTighe, Fare progettazione. La «teoria» di un percorso 

didattico per la comprensione significativa, Editrice LAS, Roma 2004. 
− WIGGINS, MCTIGHE 2004: G. Wiggins, J. McTighe , Fare progettazione. La «pratica» di un percorso 

didattico per la comprensione significativa, Editrice LAS, Roma 2004. 
− ZAGREBELSKY 2022: G. Zagrebelsky, La lezione, Einaudi, Torino 2022. 


