
© Logoi.ph – Journal of Philosophy – ISSN 2420-9775 - N. VIII, 20, 2022 – Community-based                             
(by G. Adesso, S. Cafagna, A. Caputo, B. Cioce, M. Casolaro, M. Losapio, L. Parente, L. Romano, B. Roselli, M. Sardone) 

 

90 

 

Michele Lucivero* 
 
La comunità all’epoca del pluralismo culturale tra derive identitarie e                         
destrutturazioni ibridanti 
 
 

Peer-reviewed article. Received: August 23, 2022; Accepted: October 2, 2022 

 
Abstract: Reflecting on the community from the phenomenological and sociological point of view means              
archaeologically investigating its foundational and constitutive traits that sink into the anthropological and 
psychological concept of subjective identity. The political and legal management of the contemporary                             
pluralism of identities in the globalized world has started a philosophical season centered around the question 
of multiculturalism, which has been articulated around the interesting variants produced by classical                            
liberalism, communitarianism and hybridism. Faced with the dangerous identity closures of                                             
communitarianism, we want to take a position in favor of an intercultural and transcultural perspective based 
on hybridism, resemantization and the abandonment of the concept of identity. 
 
Riflettere sulla comunità dal punto di vista fenomenologico e sociologico significa indagarne 
archeologicamente i tratti fondativi e costitutivi che affondano nel concetto antropologico e psicologico di 
identità soggettiva. La gestione politica e giuridica del contemporaneo pluralismo delle identità nel mondo 
globalizzato ha avviato una stagione filosofica incentrata intorno alla questione del multiculturalismo, che si è 
articolata intorno alle interessanti varianti prodotte dal liberalismo classico, dal comunitarismo e 
dall’ibridismo. Davanti alle pericolose chiusure identitarie del comunitarismo s’intende prendere posizione in 
favore di una prospettiva interculturale e transculturale basata sull’ibridismo, sulla risemantizzazione e 
sull’abbandono del concetto stesso di identità. 

 
Keywords: Community, Identity, Multiculturalism, Communitarism, Ibridism. 
Parole chiave: comunità, identità, multiculturalismo, comunitarismo, ibridismo. 
 

*** 

 
L’idolo di questa epoca è la comunità. Quasi a 
compenso della durezza e dell’insipidezza della 
nostra vita, l’idea ha condensato in sé ogni 
dolcezza fino alla sdolcinatezza, ogni 
arrendevolezza fino alla mancanza di dignità […]. 
Uno smisurato raffreddamento delle relazioni 
umane opera di astrazioni meccaniche, 
commerciali, politiche, determina uno smisurato 
contraccolpo: l’ideale di una comunità fiorente, 
traboccante in tutti coloro che ne sono depositari1. 

 
0. Introduzione 

 
L’ambizione di questo contributo è quella di adottare uno sguardo specificamente 

fenomenologico per mostrare l’archeologia e la formazione, all’interno della comunità, 
intesa come uno specifico contesto sociale, del concetto di identità. Il punto di partenza, 
dunque, è costituito da alcuni assunti mutuati dalla tradizione di pensiero che viene avviata 
da Peter Berger e Thomas Luckmann con La realtà come costruzione sociale2, per 
proseguire poi con una serie di contributi più specifici sull’analisi della frammentazione 
della comunità nell’epoca del pluralismo culturale postmoderno e terminare, infine, con un 
possibile tentativo di reinterpretare e riconsiderare il ruolo e la struttura della comunità al 
fine di renderla pienamente significativa e funzionante in termini di solidarietà organica. 

                                                
1 H. Plessner, Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozialen Radikalismus, 1981, tr. it. I limiti della 
comunità. Per una critica del radicalismo sociale, Laterza, Roma-Bari, 2001, p. 21. 
2 P.L. Berger, Th. Luckmann, The Social Construction of Reality, 1966, tr. it. La costruzione sociale della 
realtà, Bologna, il Mulino, 1969.   



© Logoi.ph – Journal of Philosophy – ISSN 2420-9775 - N. VIII, 20, 2022 – Community-based                             
(by G. Adesso, S. Cafagna, A. Caputo, B. Cioce, M. Casolaro, M. Losapio, L. Parente, L. Romano, B. Roselli, M. Sardone) 

 

91 

 

Lo sguardo sociologico che Berger e Luckmann lanciavano sui processi di costruzione 
della realtà sociale nel 1966 chiariva, utilizzando gli strumenti della sociologia della 
conoscenza, tra le altre cose, anche la genesi dei meccanismi di costruzione dell’identità 
soggettiva in contesti caratterizzati da un basso livello di dissonanza cognitiva. Attraverso 
la dialettica che si innesca tra la socializzazione primaria, quella che avviene nella famiglia, 
e la socializzazione secondaria, quella che si realizza nelle istituzioni a partire dall’ingresso 
del soggetto nella comunità, è possibile seguire il meccanismo di assimilazione e costruzione 
di una identità sociale, un processo che risulta sempre storicamente determinato. L’analisi 
sociologica sin dall’inizio rendeva conto, tuttavia, di come tale dialettica fosse 
profondamente correlata all’universo simbolico di riferimento di ciascun soggetto, universo 
che via via, con il passaggio alla piena modernità, sostenevano gli autori, diventava sempre 
più complesso a causa dell’irruzione del fenomeno del ‘pluralismo dei mondi della vita’3. 

Si tratterebbe di un’assoluta novità per la modernità avanzata, in quanto l’universo 
simbolico antecedente, quello premoderno, era considerato ‘totalizzante’ e rimandava 
grossomodo al complesso culturale comunitario del cristianesimo. Questo slittamento di 
paradigma rendeva necessario, secondo gli autori, un affondo nella sociologia della 
religione, giacché la formazione dell’identità era stata storicamente veicolata da un 
complesso simbolico strettamente connesso a comunità che si articolavano intorno a valori 
religiosi e così ciascuno dei due sociologi, indipendentemente l’uno dall’altro, si era trovato, 
poi, a fare i conti con il fenomeno della secolarizzazione, responsabile, in qualche modo, 
della caduta del legame identitario che teneva unita la comunità4. 

Del resto, anche la filosofia del linguaggio, da questo punto di vista, risulta illuminante 
secondo i due sociologi nel comprendere il meccanismo mediante il quale si genera la 
solidarietà organica all’interno della comunità. Il veicolo fondamentale attraverso il quale 
avviene sistematicamente lo scambio di esperienze, cioè la conversazione quotidiana 
mediata dal linguaggio, entra in atto innanzitutto e per lo più a partire della famiglia, per 
mezzo di un sistema fitto di grafemi e di fonemi dotato di una specifica dazione di senso e 
carico di una determinata connotazione morale5. 

Tuttavia, passando dall’analisi fenomenologica delle strutture sociali della costruzione 
dell’identità soggettiva all’interno della comunità, svolta nei primi lavori, alle opere 
successive, quando si rendeva necessario un approfondimento della costituzione della realtà 
postmoderna, la prospettiva di Peter Berger si trovava a fare i conti con una situazione 
inedita. Caduto il riferimento ad una identità unica e univocamente oggettivata in una 
istituzione universalistica e totalizzante, nella modernità ci si trova a vivere di fatto in un 
contesto pluralistico, caratterizzato, cioè, da quello che l’autore definisce il ‘pluralismo dei 
mondi della vita’, l’espressione più autentica ed esplicativa dello stato di cose in cui versa la 
quotidianità occidentale, con tutti i suoi problemi, le diatribe, le discussioni politiche, 
religiose e sociali. 

                                                
3 P.L. Berger, B. Berger, H. Kellner, Homeless Mind. Modernization and Consciousness, 1973, pp. 73-75, tr. it. 
del solo terzo capitolo in La pluralizzazione dei mondi della vita, in L. Sciolla (a cura di), Identità. Percorsi di 
analisi in sociologia, Rosenberg & Sellier, Torino, 1983, pp. 169-183 
4 Per quanto riguarda il percorso di Peter Berger, cfr. P.L. Berger, A Rumor of Angels. Modern Society and the 
Rediscovery of the Supernatural, 1969, tr. it., Il brusio degli angeli, il Mulino, Bologna, 1970; Id., The Sacred 
Canopy, 1967, tr. it. La sacra volta. Elementi per una teoria sociologica della religione, SugarCo Edizioni, 
Milano 1984; Id., A Far Glory. The Quest for Faith in an Age of Credulity, 1992, tr. it. Una gloria remota. 
Avere fede nell’epoca del pluralismo, il Mulino, Bologna, 1994; Id. Riflessioni sulla religione, Armando, Roma, 
2020. Per quanto riguarda il percorso di Thomas Luckmann, invece, cfr. Th. Luckmann, The Invisible Reli-
gione. The Transformation of Symbols in Industrial Society, 1967, tr. it., La religione invisibile, il Mulino, 
Bologna, 1969. 
5 P.L. Berger, H. Kellner, Marriage and the Construction of Reality. An Exercise in the Microsociology of 
Knowledge, in «Diogenes», 12, 1964, pp. 1-24, tr. it., Il matrimonio e la costruzione sociale della realtà. Un 
esercizio nella microsociologia della conoscenza, Armando, Roma, 2009. 



© Logoi.ph – Journal of Philosophy – ISSN 2420-9775 - N. VIII, 20, 2022 – Community-based                             
(by G. Adesso, S. Cafagna, A. Caputo, B. Cioce, M. Casolaro, M. Losapio, L. Parente, L. Romano, B. Roselli, M. Sardone) 

 

92 

 

In ambito politico, infatti, la pluralità dei mondi della vita, all’interno della quale 
l’individuo si trova costretto a scegliere costantemente, assume un aspetto problematico, dal 
momento che la scelta di una identità rispetto ad un’altra comporta la predisposizione e 
l’organizzazione dell’ambiente vitale secondo una specifica Lebenswelt, fatta di sistemi 
assiologici, politici e, in fondo, di un concetto di buona vita in cui potersi trovare a proprio 
agio. 

L’analisi sul pluralismo culturale risulta a tutti gli effetti essere solo la versione, per così 
dire, neutrale, avalutativa, apolitica del dibattito intorno al multiculturalismo, cioè di quel 
dibattito che verte intorno al problema della coesistenza di universi culturali differenti 
insistenti sullo stesso territorio, nella stessa comunità, a volte chiusi a riccio in sé stessi, a 
volte aperti, indefiniti e disposti all’integrazione e all’ibridazione, che richiedono misure 
precise agli amministratori locali e nazionali. 

Nel dibattito del Novecento le questioni relative alla regolamentazione dello spazio 
pubblico, quelle finalizzate alla possibilità concreta di far coesistere pacificamente gruppi 
che si richiamano a identità collettive differenti nello spazio che si apre tra la comunità e la 
società vengono, dunque, affrontate con un bagaglio filosofico, antropologico, sociologico e 
giuridico da tutti coloro i quali si richiamano direttamente al ‘multiculturalismo’. 

D’altro canto, se l’analisi sociologica e antropologica sulle nostre società conduce a 
prendere atto che la globalizzazione è il riconoscimento della complessità, l’etica, secondo 
Edgar Morin, attivando processi di solidarietà e responsabilità, dovrebbe essere la 
necessaria contromisura per evitare che le comunità si frantumino e si scontrino all’interno 
delle società, fino a disintegrarsi6. La complessità è proprio la categoria attraverso la quale 
è possibile leggere da una parte, a livello socioeconomico, il meccanismo e le conseguenze 
della globalizzazione sulle società e sulle persone, così come sono analizzate anche da 
Bauman7, dall’altra, su un piano epistemologico, il meccanismo e le conseguenze della 
postmodernità intesa, come sostiene Lyotard8, come perdita di significato di tutte le 
metanarrazioni che funzionavano in età moderna.  

In questo senso, il ricorso a Lyotard è utile per connotare la postmodernità come la 
perdita di un centro di riferimento dispensatore di un universo simbolico totalizzante e 
necessario. Ciò mette capo ad un profluvio di centri di irradiazione di informazioni, tutti 
legittimi, che affilano le armi retoriche per garantirsi sofisticamente la credenza della 
maggior parte dei soggetti biopolitici, che, in quanto tali, garantiscono e assicurano la 
detenzione del potere politico nella società e del meccanismo di identificazione all’interno 
della comunità. 

Per evitare, tuttavia, che il pluralismo e la globalizzazione mostrino i loro aspetti 
deteriori, che siano generatori di disuguaglianze culturali, sociali ed economiche fino a 
generare muri e steccati tra le soggettività, è necessario che l’etica intervenga per sollecitare 
la politica a trovare soluzioni multidimensionali per costruire ponti tra i vari segmenti della 
società. 

Esiste, ad oggi, una bibliografia sterminata sul tema del pluralismo delle identità e, 
nonostante la questione, rubricata molto spesso sotto le insegne del multiculturalismo, 
appaia nel lessico filosofico soltanto da circa mezzo secolo, essa ha già prodotto soluzioni 
differenziate a seconda delle prospettive di partenza e delle ideologie che la condizionano. 
C’è da dire che se tale dibattito si è imposto all’attenzione degli specialisti è perché la 
situazione storica, con la particolare struttura economica determinata dalla globalizzazione, 
dai flussi migratori e da un rinnovato modo di concepire l’immagine che l’Occidente ha 

                                                
6 Cfr. E. Morin, Introduzione al pensiero complesso, Sperling & Kupfer, Milano, 1993. 
7 Z. Bauman, Dentro la globalizzazione. Le conseguenze sulle persone, Laterza, Roma-Bari, 1998; Id., 
Intervista sull’Identità, (a cura di) B. Vecchi, Laterza, Roma-Bari, 2003; Id., La società dell’incertezza, il 
Mulino, Bologna, 2002; Id., La società individualizzata. Come cambia la nostra esperienza, il Mulino, 
Bologna 2002. 
8 F. Lyotard, La condition postmoderne, 1979, tr. it. La condizione postmoderna, Feltrinelli, Milano, 2010. 



© Logoi.ph – Journal of Philosophy – ISSN 2420-9775 - N. VIII, 20, 2022 – Community-based                             
(by G. Adesso, S. Cafagna, A. Caputo, B. Cioce, M. Casolaro, M. Losapio, L. Parente, L. Romano, B. Roselli, M. Sardone) 

 

93 

 

fornito di sé per mezzo di un disastroso imperialismo politico e culturale, ha imposto la 
necessità di trovare strade adeguate per integrare socialmente e culturalmente enormi 
settori della popolazione che erano stati precedentemente dominati, segregati, ghettizzati e 
misconosciuti. 

È interessante notare che quando si fa riferimento al concetto di ‘integrazione sociale’ si 
intende delineare «la disponibilità degli individui che compongono una società a coordinare 
regolarmente ed efficacemente le proprie azioni, mantenendo a un livello tollerabile i 
conflitti (e risolvendoli per lo più pacificamente)»9, ad esempio mediante un reciproco 
rispetto delle credenze e dei valori in essa vigenti. Tuttavia, va da sé che laddove falliscono i 
tentativi e le politiche di integrazione, atti a coordinare le azioni collettive intraprese sulla 
scorta di un sistema di credenze e valori condivisi, e si misconosce il ruolo fondamentale che 
gioca il riconoscimento identitario nell’attore sociale, si creano fenomeni di 
marginalizzazione e disagio. Si ha, cioè, la formazione di numerose microculture alternative 
che covano all’interno i germi della contestazione, della rivolta e del disordine sociale, 
minando alla base la possibilità di generare solidarietà. 

Del resto, proprio il rischio della contestazione e della rivolta sociale, frutto della deriva 
fondamentalistica, conduce il dibattito politico a radicalizzare le posizioni e a creare 
schieramenti pro e contro il multiculturalismo. 
 
1. Il multiculturalismo 

 
Solitamente si pone come data iniziale del dibattito sul multiculturalismo, nell’ambito 

della filosofia politica anglosassone, il 1971, quando John Rawls pubblica Una teoria della 
giustizia10, testo in cui l’autore afferma la natura procedurale della democrazia. La tesi 
portante verte intorno all’assunto secondo il quale se le rivendicazioni soggettive e 
comunitarie non vengono portate all’interno della discussione pubblica, esse non possono 
essere riconosciute dalla società civile. Da questo punto di vista, le democrazie occidentali 
offrono larghi spazi per la discussione, la manifestazione e la rivendicazione di specifiche 
identità, le quali, però, devono necessariamente essere sottoposte al vaglio della collettività 
per ottenere un adeguato riconoscimento. 

Da quella data in poi il dibattito sul multiculturalismo ha visto germogliare una miriade 
di posizioni, estremamente differenziate, contrastanti, rivoluzionarie e reazionarie, ma tutte 
con lo specifico obiettivo di risolvere il problema della convivenza, all’interno di quello 
spazio che si apre tra la dimensione della comunità e quella della società, di gruppi che 
vogliono essere riconosciuti, non secondo principi di uguaglianza, ma per la loro diversità, 
per la loro differente e specifica identità. 

Negli Stati Uniti la questione del multiculturalismo s’impose come necessità imperante 
negli anni ’70 poiché il movimento dei Civil Rights aveva esteso la base dei diritti civili anche 
alle popolazioni gravate da enormi ipoteche razziali, come gli indiani, i neri, gli immigrati 
italiani, irlandesi, cinesi, messicani. Tuttavia, poiché si era trattato di un progetto politico 
talvolta forzato, la base della popolazione non sempre lo aveva inteso correttamente, per cui 
non venne accettato di buon grado. Del resto, poiché la retorica americana del melting pot 
nell’arco di alcuni decenni era progressivamente naufragata, molti gruppi con rivendicazioni 
comunitarie erano passati lentamente dalla richiesta di uguaglianza alla richiesta di essere 
riconosciuti come diversi e di poter attuare un progetto esistenziale modellato sul loro 
concetto etico di buona vita. 

I grandi temi che la discussione sul multiculturalismo si trova oggi ad affrontare, dunque, 
riguardano in primo luogo le questioni connesse con la differenza d’identità che matura 
all’interno di specifiche comunità; in seconda battuta, riguardano le problematiche connesse 

                                                
9 Enciclopedia di Filosofia, Garzanti, Milano 1999, p. 547. 
10 J. Rawls, Una teoria della giustizia, Feltrinelli, Milano, 1982. 



© Logoi.ph – Journal of Philosophy – ISSN 2420-9775 - N. VIII, 20, 2022 – Community-based                             
(by G. Adesso, S. Cafagna, A. Caputo, B. Cioce, M. Casolaro, M. Losapio, L. Parente, L. Romano, B. Roselli, M. Sardone) 

 

94 

 

con il riconoscimento dei diritti delle minoranze rispetto alla maggioranza; infine, si pone la 
questione del riconoscimento di una differenza che, in quanto tale, richiede un adeguato 
peso sociale e politico nella società.  

A seconda di come si articolano queste problematiche, si distinguono due linee principali 
di sviluppo del tema: una politica ed una culturalista. Per quanto riguarda la prima, la 
richiesta parte da minoranze nazionali ed etniche, che vorrebbero un riconoscimento 
adeguato nello Stato in cui vivono, accanto alla maggioranza: è la linea che segue, tra gli altri, 
Will Kymlicka in La cittadinanza multiculturale11. Tuttavia, a latere, si profila una lettura 
culturalista, proveniente dagli studi antropologici, che ha come base la rivendicazione di 
aggregati di persone, cioè specifiche comunità, che si ritrovano e riconoscono 
reciprocamente intorno a valori comuni, appartenenze collettive, specificità di genere e, per 
finire, comuni esperienze di emarginazione. 

All’interno di un concetto generale di multiculturalismo, Andrea Semprini12 individua un 
paradigma epistemologico specifico che caratterizza tale posizione, il cui fondamento va 
individuato a partire dalla reazione del pensiero europeo novecentesco nei confronti del 
razionalismo, del positivismo e del determinismo. Tale paradigma ha avuto poi influenze 
non solo in filosofia, ma anche in sociologia, antropologia e linguistica. Egli tiene a precisare 
che questa svolta epistemologica è stata percepita negli Stati Uniti come una modalità di 
pensiero specificamente francese, nata soprattutto sotto l’influenza di Baudrillard, Foucault, 
Derrida, Lyotard, Saussure, Lacan ed è stata accettata come teoria postmoderna, 
un’accezione che, sostiene ancora Semprini, non risulta largamente utilizzata in Europa: 

 
Va inoltre segnalato che numerosi autori considerati gli ispiratori della French Theory, del postmodernismo 
e del decostruzionismo sono francesi (Foucault, Baudrillard, Lyotard, e soprattutto Derrida), ma che questi 
stessi autori non hanno lo stesso ruolo né godono della stessa centralità nel panorama intellettuale francese 
contemporaneo. Paradossalmente, la French Theory è un prodotto tipicamente statunitense (o più 
generalmente anglosassone). In Francia non si osservano le stesse divisioni intellettuali, né le stesse 
opposizioni epistemologiche. Il termine postmodernismo, per esempio, vi viene utilizzato raramente e in 
modo circostanziato e non ha mai generato un corpus dottrinario e un dibattito costante come oltre 
Atlantico13. 

 
Altri tratti specifici dell’epistemologia multiculturale fanno riferimento ad una visione 

costruttivista della realtà, schema riconducibile anche alla sociologia di Peter Berger e alle 
sue ricerche, debitrici della fenomenologia sociale di Alfred Schütz, autore ritenuto da 
Semprini uno dei fondatori dell’epistemologia multiculturale. Concorrono a tale 
epistemologia anche il fondamento radicalmente soggettivo delle interpretazioni, da cui 
deriva un relativismo dei valori e una dimensione costitutivamente politica della 
conoscenza. 

A questa impostazione, che sostanzialmente tenderebbe a demolire i presupposti per la 
costruzione di un humus fertile per la coesione della comunità, fa da controparte una 
impostazione monoculturale, che Semprini farebbe risalire a John Searle, i cui tratti 
principali sono riassunti dallo stesso Searle14 in alcuni punti fondamentali: innanzitutto una 
concezione della realtà indipendente dalle rappresentazioni umane, siano esse mentali o 
linguistiche. In secondo luogo, occorrerebbe accedere ad una concezione della verità come 
dipendente dalla precisione della rappresentazione. Infine, occorrerebbe una epistemologia 
sociale caratterizzata da una conoscenza oggettiva, che non dipenda dagli atteggiamenti 
degli osservatori, ma determini una congruenza netta tra la realtà e la sua rappresentazione. 

                                                
11 W. Kymlicka, Multicultural Citizenship, 1995, tr. it. La cittadinanza multiculturale, il Mulino, Bologna, 1999. 
12 A. Semprini, Le multiculturalisme, 2000, tr. it. Il multiculturalismo. La sfida della diversità nelle società 
contemporanee, FrancoAngeli, Milano, 2000. 
13 Ivi, pp. 88-89. 
14 J. Searle, Postmodernism and the Western Rationalist Tradition, in Arthur e Shepiro, Campus Wars, Boul-
der, West view, 1995, pp. 28-48. 



© Logoi.ph – Journal of Philosophy – ISSN 2420-9775 - N. VIII, 20, 2022 – Community-based                             
(by G. Adesso, S. Cafagna, A. Caputo, B. Cioce, M. Casolaro, M. Losapio, L. Parente, L. Romano, B. Roselli, M. Sardone) 

 

95 

 

Come corollario necessario per accedere a questa forma di ‘ontologia sociale’, compatibile 
con la tenuta di una comunità, vi sarebbe, inoltre, una devalorizzazione dei fattori culturali 
e simbolici della vita collettiva, che concepisca, cioè, una riduzione dell’attività del soggetto 
alle sue mere funzioni intellettuali e cognitive, fattore che ha come conseguenza l’assunto 
secondo il quale il comportamento umano ha una base sostanzialmente biologica.  

Si tratta, se vogliamo, di uno dei tanti volti che assume oggigiorno il dibattito intorno alla 
libertà e al determinismo, dibattito che vede confrontarsi, da una parte, filosofi, antropologi 
e sociologi vicini a correnti fenomenologiche ed ermeneutiche e, dall’altra, neuroscienziati 
ed esponenti della filosofia analitica. Con qualche libertà interpretativa, si può sostenere che 
si tratta di un confronto che potrebbe essere riconducibile a quello tra multiculturalisti da 
un lato, tendenzialmente disposti ad allargare la base delle comunità, che risulterebbero 
sempre ridisegnabili e risemantizzabili, e monoculturalisti dall’altro, più rigidi nel 
rivendicare appartenenze identitarie e comunitarie. 

Semprini riporta, del resto, le inevitabili aporie che si manifestano nel dibattito tra 
monoculturalisti e multiculturalisti, con i secondi che rimproverano ai primi di avere un 
concetto di identità estremamente rigido, essenzialista, che ha trovato, in ultima analisi, un 
potente alleato nella genetica, di contro ad una concezione costruttivistica dell’identità e 
della comunità.  

La critica più feroce rivolta dal paradigma multiculturalista alla politica liberale 
monoculturalista, tuttavia, è quella di ambire ancora una volta ad un universalismo 
imperialistico modellato sulla scorta della cultura occidentale, bianca, anglosassone e 
protestante (WASP), una critica che non può non terminare con la necessità di mettere in 
discussione e in crisi tutta quanta la modernità, con le sue presunte teorie scientifiche dietro 
le quali si celano biechi pregiudizi. A quel paradigma monolitico si cercherebbe, dunque, di 
sostituire quello inclusivo della postmodernità con le sue cifre del mondialismo e 
dell’ecumenismo etico. 

Ad ogni modo, se risulta importante comprendere le differenze tra l’epistemologia 
monoculturalista, intrinsecamente universalista e tendente a sostenere una uguaglianza 
formale tra tutti gli individui, e l’epistemologia multiculturalista, d’impostazione 
relativistica e attenta a rimarcare e difendere le differenze per costruire comunità 
transculturali, è pur vero che un interesse maggiore nel dibattito contemporaneo è assunto 
dal complesso ventaglio delle posizioni che si confrontano all’interno della stessa corrente 
del multiculturalismo. 

Semprini individua all’interno di questo grande calderone almeno quattro differenti 
correnti politiche, le quali individuano altrettanti modelli sociali per regolare la coesione 
all’interno della comunità. In primo luogo, si pone il modello politico liberale classico, 
ispirato alla teoria liberale moderna, per cui all’interno dello spazio pubblico tutte le 
differenze e le rivendicazioni comunitarie devono essere temporaneamente sospese e 
coltivate solo nel privato. Le differenze non sono negate tout court, ma solo demandate alla 
sfera individuale, mentre pubblicamente si acquisisce il titolo di cittadino con tutto un 
complesso di diritti e doveri. Questo modello è fondato sul presupposto moderno del 
primato della politica e della società rispetto alla comunità e, quindi, sulla possibilità di 
separare le rivendicazioni culturali, morali e assiologiche dalle rivendicazioni 
specificamente politiche. Si misconoscerebbe, insomma, in questo caso, il fondamento 
biopolitico dell’esistenza che, in quanto tale, richiede il diritto di rivendicare anche e 
soprattutto nello spazio pubblico un modello specifico di ‘buona vita’. È l’impostazione, per 
esempio, adottata dallo Stato francese per la risoluzione della questione del pluralismo: in 
virtù del primato assegnato alla sfera politico-sociale, ritenuta neutrale, avalutativa e laica, 
si è proceduto ad una forma di integrazione forzata, rivelatasi soltanto apparente. Tale 
impostazione ha trascurato, infatti, molte componenti culturali comunitarie e ha bistrattato 
il riconoscimento identitario delle differenze, fino a rasentare, paradossalmente, posizioni 
affini a forme di monoculturalismo illiberale. L’impasse di questo modello liberale, nella 



© Logoi.ph – Journal of Philosophy – ISSN 2420-9775 - N. VIII, 20, 2022 – Community-based                             
(by G. Adesso, S. Cafagna, A. Caputo, B. Cioce, M. Casolaro, M. Losapio, L. Parente, L. Romano, B. Roselli, M. Sardone) 

 

96 

 

fattispecie quello francese repubblicano, sta nel fatto di aver proposto e sostenuto una 
integrazione soltanto formale e non concreta. Il risultato è stato che le generazioni successive 
alle prime immigrate in Francia, magrebine e subsahariane, hanno fatto esperienza di una 
marginalizzazione progressiva, che si è consumata pragmaticamente nella esclusione da 
uffici pubblici e nella ghettizzazione delle banlieux delle metropoli, fino a sfiorare la 
tragedia, come è accaduto nel 2006. 

Un secondo modello è definito liberale multiculturale, riconducibile a quello canadese di 
Will Kymlicka, il quale prevede di allargare la sfera del privato alla competenza non esclusiva 
dell’individuo, ma del gruppo comunitario etnico, religioso ecc., pur condividendo un nucleo 
centrale attraverso il quale si gestisce la coesione sociale nello spazio pubblico. Con questi 
presupposti, Kymlicka appare l’esponente più rappresentativo del dibattito multiculturale 
nordamericano, giacché egli «tenta in qualche modo la quadratura del cerchio: riuscire a 
conciliare i principi individualistici universali del liberalismo con l’evidenza delle pluralità 
delle società e delle richieste di riconoscimento che provengono da gruppi non sempre 
appartenenti alla tradizione liberale»15. Persistono, tuttavia, anche in questo modello alcune 
debolezze teoriche, dovute principalmente alla difficoltà di riconoscere all’interno della 
stessa società quei gruppi che non condividono la matrice liberale e procedurale della 
democrazia, rimanendo così tronco e risolutivo proprio nei suoi aspetti più decisivi. 

Il terzo modello che Semprini individua è definito multiculturalista ‘massimalista’ e fa 
riferimento alla posizione specifica dei comunitaristi, con Charles Taylor in testa, seguito 
poi dal modello del Corporate Multiculturalism, di cui tratteremo più avanti. 

Ciò che, tuttavia, ci preme sottolineare in questa disamina archeologica e fenomenologica 
relativa alla tenuta della comunità è che tra tutti i modelli presentati quello che risponde 
maggiormente alle esigenze di un riconoscimento dell’identità e di convivenza collettiva 
all’interno di uno spazio democratico rimane quello di Kymlicka, anche se esso si fermerebbe 
soltanto ad un livello politico e trascurerebbe il ruolo che le comunità giocano nella 
riconquista della sfera pubblica a partire, ad esempio, dal fenomeno religioso, talvolta anche 
in maniera aggressiva, paventando derive integraliste e fondamentaliste. 

Il sociologo italiano Pierpaolo Donati, oltre a presentare altrettanto chiaramente le varie 
sfumature del multiculturalismo, offre una prospettiva di soluzione dell’impasse in cui è 
incorso il dibattito tra il liberalismo, da una parte, e il comunitarismo, dall’altra. L’obiettivo 
specifico dell’autore è, infatti, quello di smascherare la veste ideologica del 
multiculturalismo, facendo emergere la necessità di risolvere le questioni relative ai conflitti 
intersoggettivi per mezzo di una ‘ragione relazionale interculturale’: 

 
In quanto ideologia, il multiculturalismo non è solo una soluzione che possa esprimere un progetto di 
società civile, per il semplice fatto che esclude in linea di principio la possibilità e la necessità di edificare 
un mondo comune. Le alternative alle fratture della società possono essere cercate in un programma di 
interculturalità in cui l’inter (ciò che sta fra le culture) deve essere letto, interpretato e agito attraverso un 
paradigma relazionale. Il senso di tale paradigma è di espandere la ragione dalla persona umana alle 
relazioni sociali, in modo tale che la ragione possa giocare il ruolo di mediazione fra le culture. Chiamerò 
questa ragione la ‘ragione relazionale’.16 

 
La specifica posizione di Donati introduce, tuttavia, un altro termine interessante nella 

questione che stiamo analizzando e, cioè, quello di intercultura. Premesso che Donati 
distingue tra un multiculturalismo comunitarista ed un multiculturalismo pluralista (alla 
Kymlicka, per intenderci), egli introduce anche la categoria dell’interculturalità, intesa 
come una prospettiva tutta europea di integrazione tra comunità, fondata su una forma di 
costituzionalismo patriottico o civico. Generalmente si fa risalire questa posizione a Jürgen 
Habermas, il quale si mostra fondamentalmente critico nei confronti della soluzione 

                                                
15 M.L. Lanzillo, Il multiculturalismo, Laterza, Roma-Bari, 2005, p. 48. 
16 P. Donati, Oltre il multiculturalismo, Laterza, Roma-Bari, 2008, p. 19. 



© Logoi.ph – Journal of Philosophy – ISSN 2420-9775 - N. VIII, 20, 2022 – Community-based                             
(by G. Adesso, S. Cafagna, A. Caputo, B. Cioce, M. Casolaro, M. Losapio, L. Parente, L. Romano, B. Roselli, M. Sardone) 

 

97 

 

comunitarista perché passa dal bisogno di riconoscimento identitario e comunitario alla 
pretesa di autoorganizzazione e autarchia all’interno di uno Stato di diritto. 

Habermas, in particolare, sostiene che il discorso sulla necessità di garantire una 
sopravvivenza ad un gruppo comunitario particolare non può essere seriamente perseguita, 
dal momento che il diritto di esprimere sé stessi va garantito, sempre e comunque, al singolo 
individuo, non ad una particolare cultura o comunità, all’interno della quale l’individuo deve 
pur restare libero di aderire o meno, infatti: 

 
Le tradizioni culturali e le forme di vita in esse articolate, si riproducono di regola per il fatto di convincere 
tutti coloro le cui strutture della personalità ne risultano influenzate, motivandoli ad assimilarle e a 
svilupparle in una maniera produttiva. Uno stato di diritto non può rendere possibile questa prestazione 
ermeneutica necessaria alla riproduzione culturale dei mondi di vita. Invece una “sopravvivenza garantita” 
dovrebbe necessariamente sottrarre ai partecipanti proprio quella libertà del dire -sì e dire -no che è oggi 
preliminare a qualunque acquisizione, o presa in cura, di una data eredità culturale17. 

 
La tutela giuridica di una determinata identità collettiva comunitaria all’interno di uno 

Stato di diritto impedirebbe al singolo membro di una specifica comunità la possibilità di 
aderire ad una identità diversa da quella del gruppo al quale appartiene. Si finirebbe così per 
mortificare la scelta di un singolo individuo e questo non per mezzo di metodi coercitivi, ma 
con un semplice stratagemma, messo in evidenza dalla sociologia della conoscenza, 
attraverso il quale l’attore sociale nella socializzazione primaria e secondaria viene a 
‘convincersi’, come scrive Habermas, del fatto che quelle determinate strutture della 
personalità gli appartengono come qualità essenziali. Lo Stato di diritto democratico deve, 
in sostanza, per definizione, garantire al singolo individuo la libera espressione della propria 
personalità. 

Scartata la possibilità di costituire enclaves culturali comunitarie all’interno dello Stato 
di diritto, Habermas osserva che nella pubblica discussione democratica è implicita una 
certa tendenza all’affermazione della maggioranza, la quale, uscita eventualmente vincitrice 
dal dibattito pubblico, va sempre incontro all’autotrasformazione, all’evoluzione. In 
sostanza, il fenomeno delle cosiddette ‘biografie spezzate’, cioè la possibilità di poter 
liberamente decidere di battezzarsi con rito cristiano, sposarsi con rito cattolico e morire in 
forma laica andrebbe garantito per Habermas dal diritto costituzionale. Anzi, si tratta di un 
presupposto fondamentale del vivere civile che va salvaguardato contro la formazione di 
identità collettive e chiusure comunitarie che paralizzino lo sviluppo delle singole 
personalità: 

 
Nelle società multiculturali, la convivenza giuridicamente equiparata delle forme-di-vita significa garantire 
a ogni cittadino tutto un ventaglio di possibilità. Per un verso c’è la possibilità d’invecchiare, senza subire 
umiliazioni, nel mondo tradizionale della propria cultura e di allevare in essa i propri figli, il che significa la 
possibilità di confrontarsi con questa cultura (così come con qualunque altra), di svilupparla in maniera 
convenzionale oppure di trasformarla. Per un altro verso c’è la possibilità di dimenticare tacitamente gli 
imperativi di questa cultura oppure di dichiarare loro guerra in maniera autocritica, continuando a vivere 
con il rovello di aver rotto i ponti (o addirittura con una sorta d’identità scissa)18. 

 
I detrattori di Habermas affermano che con questo punto di vista la società multiculturale 

risulterebbe, insomma, una specifica presa di posizione ideologica da realizzare per mezzo 
di un programma politico e giuridico, finalizzata a salvaguardare de iure quello che all’analisi 
sociologica sarebbe l’universo comunitario descritto mediante il pluralismo dei mondi della 
vita. Mentre quest’ultimo sarebbe uno sguardo descrittivo e genealogico, puramente 

                                                
17 J. Habermas, Kampf um Anenrkennung im demokratischen Rechtsstaat, 1996, tr. it. Lotta di 
riconoscimento nello stato democratico di diritto, in  J. Habermas, C. Taylor, Multiculturalismo. Lotte per il 
riconoscimento,  Feltrinelli, Milano, 2008, p. 89. 
18 Ivi, p. 91. 



© Logoi.ph – Journal of Philosophy – ISSN 2420-9775 - N. VIII, 20, 2022 – Community-based                             
(by G. Adesso, S. Cafagna, A. Caputo, B. Cioce, M. Casolaro, M. Losapio, L. Parente, L. Romano, B. Roselli, M. Sardone) 

 

98 

 

fenomenologico della situazione pluralistica, in Habermas il multiculturalismo 
assumerebbe, pericolosamente, le fattezze di un programma ben definito. 

Al tempo stesso, Habermas si mostra molto critico nei confronti di quei programmi 
comunitari fondamentalisti che cercano di ripristinare un paradigma antico, o antiquato, 
che si richiama ad una presunta età dell’oro nella società moderna. Egli ritiene che un simile 
atteggiamento imitatore e chiuso verso l’esterno sia un fenomeno tipicamente moderno, 
frutto di quella modernità che, come sostiene Peter Berger, risulta caratterizzata dall’assenza 
di certezze, di un paradigma identitario unico e univoco. 

È per questo che Habermas, con Rawls, ritiene incompatibile un modello fondamentalista 
con il moderno Stato di diritto e con una società liberale, perché esso rivendicherebbe una 
verità autentica contro la pretesa di validità di altri modelli culturali, altre istanze morali, 
rifiutando un riconoscimento reciproco. C’è una commistione di integrazione etica ed 
integrazione politica nel fondamentalismo che non consente l’eguale fruizione di diritti da 
parte di ciascun cittadino e di ciascuna cittadina: l’istanza etica comunitaria non può essere 
né il presupposto né il risultato di una elaborazione politica societaria, nonostante ciascun 
cittadino e ciascuna cittadina possano essere portatori di un concetto personale di buona 
vita. 

Il programma interculturale di Habermas, dunque, consiste nel non confondere questo 
minimum etico, condiviso dalla comunità politica e ratificato a livello giuridico in un 
apparato costituzionale, con la pretesa di fondare una miriade di comunità subpolitiche che, 
sottraendosi al dibattito pubblico e all’ipotesi autotrasformatrice, avochino a sé un 
riconoscimento e una imposizione etica di tipo coercitivo su tutta la stessa comunità. La 
società liberale multiculturale fondata su questa forma di patriottismo costituzionale deve 
salvaguardare giuridicamente il pluralismo delle istanze etiche, cioè delle Lebenswelten: 

 
Nello stesso tempo, questo contenuto etico del patriottismo costituzionale non deve compromettere la 
neutralità del diritto rispetto al pluralismo delle diverse comunità etiche integrate a livello subpolitico. Esso 
deve invece acuire il senso della pluralità e integrità delle varie forme di vita coesistenti in una società 
multiculturale. Il punto decisivo è salvaguardare la differenza tra questi due livelli d’integrazione19. 

 
Un simile punto d’arrivo è teorizzato anche da Axel Honneth, altro esponente della scuola 

di Francoforte, il quale, però, nel tentativo di conciliare la tradizione universalistica del 
liberalismo con quella particolaristica della rivendicazione identitaria tipica del 
comunitarismo, rimane invischiato nello schema hegeliano della lotta per il 
riconoscimento20. Tuttavia, nonostante il tentativo generoso, come scrive Donati, di 
abbozzare un modello di società interculturale, Honneth resta imprigionato nel postulato 
hegeliano per cui il riconoscimento civile passa esclusivamente attraverso la forma politica 
dello Stato, un sistema abbastanza totalitario e poco liberale di gestire le rivendicazioni 
identitarie che partono dai singoli soggetti e si allargano alle comunità e che generano, alla 
fine, perniciose forme di comunitarismo. 

 
2. Il comunitarismo 

 
Nel corso della storia vi sono stati diversi tentativi teorici e pratici di fondare baluardi 

identitari che funzionassero come contenitori comunitari21. Forme di comunitarismo si sono 
date a partire da Aristotele, il quale postulava una necessaria continuità tra comunità e 
società, una sorta di passaggio naturale che non prevedeva alcuna deliberazione da parte del 
soggetto. 

                                                
19 Ivi, pp. 94-95. 
20 Cfr. A. Honneth, Kampf um Anerkennung. Grammatik sozialer Konflikte, 1992, tr. it. Lotta per il 
riconoscimento. Proposte per un’etica del conflitto, il Saggiatore, Milano, 2002. 
21 Cfr. V. Pazé, Il comunitarismo, Laterza, Roma-Bari, 2004. 



© Logoi.ph – Journal of Philosophy – ISSN 2420-9775 - N. VIII, 20, 2022 – Community-based                             
(by G. Adesso, S. Cafagna, A. Caputo, B. Cioce, M. Casolaro, M. Losapio, L. Parente, L. Romano, B. Roselli, M. Sardone) 

 

99 

 

Per delimitare con nettezza le questioni che ricadono all’interno di questo specifico 
macro-contenitore teorico legato al multiculturalismo, una definizione chiara di 
comunitarismo sarebbe, dunque, da ricondurre ad una dottrina politica di tipo 
organicistico: 

 
Sarà allora definibile come comunitarismo qualsiasi teoria normativa o ideologia che applichi la metafora 
della famiglia e/o del gruppo di amici allo Stato, alla nazione, alla classe sociale e che pensi il legame sociale 
sul modello delle relazioni esistenti nei piccoli gruppi. O ancora, fuor di metafora, che concepisca lo Stato e 
altri enti collettivi complessi come aggregazione di più famiglie o gruppi ad esse assimilabili22. 

 
La tendenza principale del comunitarismo, pertanto, sarebbe quella di assumere un 

gruppo ristretto, quale può essere la famiglia o una cerchia di amici, come emblema di un 
modello statale più allargato. In queste formazioni sociali ristrette vengono messe in atto 
forme di vita regolate non da norme giuridiche o da burocratiche amministrazioni, ma da 
legami affettivi, spontanei, sicuramente armoniosi. 

Tuttavia, nel dibattito contemporaneo si ricomincia a parlare di comunitarismo, inteso 
principalmente come reazione a quella forma di liberalismo e a quel concetto di democrazia 
procedurale di Rawls, a partire dagli anni ’80, sempre in ambienti nordamericani. Nel 1981 
Alasdair MacIntyre con Dopo la virtù23 e l’anno successivo Micheal Sandel con Il liberalismo 
e i limiti della giustizia24 riprendono alcuni vecchi schemi aristotelici e tomisti e, ispirandosi 
vagamente a forme di collettivismo religioso, socialista o corporativista, di cui la storia ha 
già avuto modo di fare esperienza, pongono al centro del dibattito sul multiculturalismo la 
necessità di riconoscere alle minoranze una certa dose di autonomia per poter portare avanti 
il proprio modello culturale di esistenza, una sorta di ‘opzione di minoranza’. 

In realtà, il principale bersaglio dei comunitaristi sembra essere proprio Rawls, poiché il 
modello di liberalismo da lui teorizzato si fondava su una concezione astratta di soggetto, il 
quale interverrebbe nello spazio pubblico, cercando di realizzare una sorta di giustizia, 
sgombro da quei progetti o fini di cui gli individui si fanno necessariamente interpreti e verso 
i quali cercano di indirizzare la società. Secondo l’opinione di Rawls, infatti, alla base del 
processo di costruzione di una comunità vi sarebbe una sottile operazione antropologica per 
cui ogni soggetto sarebbe in grado, autonomamente, di distinguere e secernere le proprie 
credenze, cioè tutto ciò che contribuisce a formare la propria identità personale, dai progetti 
collettivi. Sandel contrappone a questo soggetto vuoto (unencumbered self) un soggetto 
reale, con tratti distintivi che si formano come stabili pregiudizi baconiani nel momento in 
cui egli si costruisce una realtà a partire dalla socializzazione primaria e secondaria. Si tratta 
di un soggetto inevitabilmente pieno (encumbered self), eticamente orientato che, in quanto 
tale, lavora a partire dalla sua minima comunità per raggiungere, in seguito, la società civile 
e realizzare concretamente a livello istituzionale quegli obiettivi morali, politici e sociali di 
cui egli stesso è portatore. 

All’interno di questa prospettiva si riconosce anche il filosofo canadese Charles Taylor, il 
quale condivide con Berger l’assunto secondo il quale la realtà non è che una costruzione 
sociale organizzata intorno a ciò che viene ritenuto come conoscenza sin dalla nascita. 
Tuttavia, mentre Berger, nell’ultima parte della sua produzione, evidenzia il discreto grado 
di autonomia che il soggetto possiede nel passare da una comunità ad un’altra, come afferma 
anche Bauman, Taylor sostiene che il soggetto abbia un obbligo morale nei confronti della 
sua comunità. Questo fa sì che il soggetto possa sostenere un ideale collettivamente orientato 
- e non semplicemente individualistico - di ‘vita buona’ e, al fine di raggiungere obiettivi 
specifici all’interno della società, egli stabilisca alleanze di volta in volta più vantaggiose 
all’interno della pubblica arena con chiunque condivida i suoi principi. 

                                                
22 Ivi, p. 7. 
23 A. MacIntyre, Dopo la virtù, Feltrinelli, Milano, 1988. 
24 M. Sandel, Il liberalismo e i limiti della giustizia, Feltrinelli, Milano, 1994. 



© Logoi.ph – Journal of Philosophy – ISSN 2420-9775 - N. VIII, 20, 2022 – Community-based                             
(by G. Adesso, S. Cafagna, A. Caputo, B. Cioce, M. Casolaro, M. Losapio, L. Parente, L. Romano, B. Roselli, M. Sardone) 

 

100 

 

Nel testo divenuto fulcro del dibattito sul multiculturalismo, che raccoglie anche la 
risposta di Habermas al comunitarismo di Taylor, quest’ultimo afferma che la società 
contemporanea vede l’esplosione di controversie e rivendicazioni, anche violente, a causa 
del mancato o parziale riconoscimento di alcune minoranze di soggetti da parte delle 
maggioranze. Taylor cita casi di intere popolazioni che hanno subito misconoscimenti 
radicali della propria identità, come i neri, gli indigeni, ma anche il mondo femminile, inteso 
come gruppo consistente della popolazione mondiale che ha subito amputazioni notevoli 
nell’espressione della propria libertà e autodeterminazione a causa di un mancato 
riconoscimento sociale. La tesi fondamentale, dunque, che l’autore s’impegna a dimostrare 
è che un riconoscimento delle minoranze sarebbe un imperativo universale: «Un 
riconoscimento adeguato non è soltanto una cortesia che dobbiamo ai nostri simili: è un 
bisogno umano vitale»25. 

Con Berger, Taylor sostiene che in una società in cui la realtà soggettiva coincide con 
quella oggettiva, perché di fatto vi è un unico universo simbolico totalizzante che funziona 
correttamente come legittimazione e fonte di costruzione identitaria: lì non c’è un problema 
di riconoscimento e nemmeno di crisi d’identità. «Nell’epoca precedente il riconoscimento 
non costituiva mai un problema; c’era un riconoscimento generale, connaturato all’identità 
derivata socialmente per il semplice fatto che quest’ultima si basava su categorie sociali che 
tutti davano per scontate»26. 

La società moderna, smantellando l’universo simbolico totalizzante e creando identità 
individualizzate irripetibili, ha prodotto due diverse politiche sostenibili, ma profondamente 
contraddittorie. La prima è quella dell’universalizzazione della dignità, la quale prevede 
riconoscimento e uguaglianza per tutti gli esseri umani; la seconda è quella del 
riconoscimento dell’identità, che implica sostegno e sussidiarietà per le minoranze 
discriminate da una cultura che rischia di esercitare la sua egemonia per via della forza 
maggioritaria.  

Lo schema proceduralista liberale, che Taylor critica, può essere tacciato, in primo luogo, 
di eliminare tutte le differenze, di costituire una società omogenea e piatta, ma al tempo 
stesso potrebbe essere accusato di non essere effettivamente un terreno sul quale tutte le 
culture possano confrontarsi. Il liberalismo, infatti, viene spesso concepito come una 
filiazione della società occidentale e quindi inevitabilmente connesso con la cristianità, se 
non proprio un effetto della cristianità che sin dall’antichità aveva sperimentato forme di 
separazione tra Stato e Chiesa. Ad ogni buon conto, l’immagine che un soggetto di una 
cultura diversa da quella occidentale ha del liberalismo non è certamente quella di un 
terreno neutrale, anche a causa di una sorta di incapacità da parte di molte altre culture di 
distinguere, ad esempio, tra religione e politica. 

A ben vedere, è proprio questa circostanza che mette seriamente in crisi il modello politico 
del multiculturalismo, perché, da una parte, si tende a vantare la superiorità intellettuale di 
quel modello filosofico da cui discende la società liberale, relegando in secondo piano tutte 
le altre forme politiche di gestione delle differenze; dall’altro, il fatto che le società 
occidentali siano oggi ‘porose’, vale a dire pluraliste, impone la necessità di tener presente le 
richieste delle culture altre, di cui non si possono respingere totalmente le prerogative. A 
questo punto Taylor riprende il discorso sul riconoscimento per mostrare che 
l’atteggiamento da avere nei confronti delle altre culture non è quello della sbrigativa 
accondiscendenza o quello del rifiuto totale, ma quello ermeneutico della comprensione e 
della fusione degli orizzonti. 

                                                
25 C. Taylor, The Politics of Recognition, 1992, tr. it. La politica del riconoscimento, in J. Habermas, C. Taylor, 
Multiculturalismo. Lotte per il  riconoscimento, cit., p. 10. 
26 Ivi, cit., p. 20 



© Logoi.ph – Journal of Philosophy – ISSN 2420-9775 - N. VIII, 20, 2022 – Community-based                             
(by G. Adesso, S. Cafagna, A. Caputo, B. Cioce, M. Casolaro, M. Losapio, L. Parente, L. Romano, B. Roselli, M. Sardone) 

 

101 

 

Il punto, infatti, non è tanto quello di lasciare che le culture minoritarie esprimano e 
conservino sé stesse, ma quello di riconoscerle e dare loro pari dignità perché è proprio il 
meccanismo del riconoscimento che genera e forgia l’identità dei soggetti. 

Seguendo in questo percorso Frantz Fanon, si potrebbe anche pensare che l’unica 
modalità che i popoli e le culture sottomesse da secoli abbiano per riscattare la loro posizione 
di esseri inferiori, in cui hanno finito pure per crederci, sia quella della rivendicazione 
violenta, un rovesciamento aggressivo, come nel caso della dialettica servo-padrone di 
Hegel. Certo, quella violenta, avverte Taylor, è solo una modalità, peraltro non necessaria, 
che una minoranza avrebbe per farsi accettare e riconoscere dalla maggioranza, ma esiste, 
tuttavia, un’altra possibilità meno cruenta, ma altrettanto incisiva. Si tratterebbe, ad 
esempio, di lavorare a livello culturale ed educativo e prevede l’inserimento nei programmi 
scolastici e universitari di scrittrici, di autori neri o musulmani e così via, al fine di fornire 
un modello di identificazione alle persone di cultura non maschile-europea-americana, in 
cui questi ultimi possano identificarsi e porsi sullo stesso piano politico e sociale degli altri. 

Il punto di partenza del discorso di Taylor è che bisogna ritenere ‘presuntivamente’ che 
tutte le culture siano ugualmente importanti per gli uomini e, in quanto tali, vadano studiate 
e comprese, mentre le politiche liberali proceduraliste dell’uguale rispetto si arenano di 
fronte alle ‘cecità alle differenze’ che esse mettono in atto. Risulta, ad esempio, 
estremamente importante lo studio di tutte le culture presenti in un territorio, perché 
giungere al riconoscimento vuol dire esprimere un giudizio di valore a partire dalla loro 
comprensione reale e non per mezzo di un atto paternalistico che, in quanto tale, verrebbe 
rifiutato. L’analisi di Taylor, in sostanza, è tesa ad affermare che l’immagine del diverso è 
stata storicamente percepita come deviante e assimilata dalle maggioranze come 
devalorizzante, al punto da intaccare profondamente l’identità dei gruppi minoritari stessi.  

La lettura culturalista del comunitarismo, dunque, oltre ad affrontare la specifica 
questione dell’identità nella comunità, si concentra principalmente intorno alle 
rivendicazioni da attuare istituzionalmente nella società, per mezzo della cosiddetta 
affirmative action, a partire da due fattori che generano discriminazioni: l’istruzione e la 
differenza sessuale. 

Una persona si sente effettivamente libera se possiede un alto grado d’istruzione, capace 
di provvedere autonomamente a sé stessa, ma di fatto negli USA molti cittadini e cittadine 
di colore sono stati limitati in ciò a causa del secolare stato di schiavitù che ha impedito loro 
di accedere ad un livello di vita economica superiore in grado di permettersi gli studi 
secondari. Per far fronte a questo problema si è optato per una politica multiculturale, nella 
fattispecie sostenendo l’affirmative action: poiché per molto tempo alcuni soggetti non 
hanno goduto di simili diritti, allora, come forma di risarcimento si predispone un certo 
numero di posti all’interno dei colleges e delle università per i cittadini di colore, oppure 
delle prove facilitate per agevolare il loro accesso. Questo dispositivo ha causato, dicono i 
più critici, l’esclusione dai colleges dei migliori per far posto a coloro i quali avessero 
totalizzato meno punti, ma fossero di colore! Mutatis mutandis è lo stesso principio che ha 
portato al riconoscimento delle controverse quote rosa per l’ingresso delle donne nelle 
cariche pubbliche.  

L’altro problema legato all’istruzione è connesso con i programmi scolastici. Per dare la 
possibilità alle minoranze di riconoscersi in una cultura di appartenenza, negli Stati Uniti 
sono stati rivisti i manuali in uso negli istituti, i quali poi, successivamente, sono stati 
rifiutati proprio dagli stessi gruppi minoritari. Ora, è evidente che, al di là delle intenzioni 
nobili delle rivendicazioni minoritarie, un’imposizione amministrativa di quote facilitate e 
programmi che favoriscano il riconoscimento non risolve la questione dell’autostima dei 
soggetti e non incrementa la fiducia in sé stessi. 

Del resto, la ‘guerra dei sessi’ è, di fatto, l’altra faccia della rivendicazione comunitarista 
nordamericana. Mentre il femminismo degli anni ’70 avanzava pretese politiche ed 
economiche, quello culturalista contemporaneo è arroccato su posizioni principalmente 



© Logoi.ph – Journal of Philosophy – ISSN 2420-9775 - N. VIII, 20, 2022 – Community-based                             
(by G. Adesso, S. Cafagna, A. Caputo, B. Cioce, M. Casolaro, M. Losapio, L. Parente, L. Romano, B. Roselli, M. Sardone) 

 

102 

 

morali, finalizzato a far emergere dalla secolare discriminazione una identità specificamente 
femminile. Paradossalmente, mentre la generazione precedente del femminismo aveva 
combattuto per eliminare qualsiasi forma di regolamentazione del comportamento, a partire 
dalle scuole e dalle università, la nuova generazione comunitarista lavora in stretto contatto 
con la giurisprudenza per reintrodurre nuove regole e nuove norme di diritto. 

Il punto è che il comunitarismo, portato alle estreme conseguenze, come in questi casi, 
rischia di assumere forme inconciliabili con gli stessi principi democratici, fino a diventare, 
come afferma Amartya Sen, una forma di monoculturalismo plurale.  

Da questo punto di vista, se la posizione di Taylor risulta alquanto moderata, come del 
resto quella di Michael Walzer di Sulla tolleranza27, le prospettive di Sandel, MacIntyre e 
Roberto Mangabeira Unger risultano molto più radicali e reazionarie. Bisogna infatti 
distinguere tra almeno due generazioni di comunitaristi: 

 
La prima, «debole», solleva problemi di fondazione filosofica, ma accetta nella sostanza le istituzioni liberali 
dello Stato laico e di diritto (pur con alcune significative varianti, come abbiamo visto). Di questo filone 
farebbero parte Walzer e Taylor a cui si potrebbero aggiungere Will Kymlicka e molti autori appartenenti 
alla «nuova generazione» del comunitarismo, più moderata e incline al compromesso rispetto alla 
precedente, come Bellah, Selznick ed Etzioni. Dall’altra parte vi sarebbe la posizione dei comunitaristi più 
radicali, come Sandel e MacIntyre, nonché il primo Unger, implicante un’aperta contestazione dei valori e 
delle istituzioni liberali, anche se non un’altrettanto chiara prefigurazione di una credibile alternativa, che 
vada oltre l’accorato appello rivolto in After Virtue ai pochi e dispersi estimatori della virtù, a creare piccole 
comunità entro cui attendere, come san Benedetto circondato dai barbari, l’avvento di tempi migliori28. 

 
Si potrebbe brevemente anche tracciare un quadro di quello che è stato il dibattito 

comunitarista in Italia, prima che l’emergenza pandemica e il conflitto nel cuore dell’Europa 
spostassero l’asse dell’agenda setting sociale e culturale su altre questioni.  

In primo luogo, una eco notevole in Italia ebbe il progetto di Alain de Benoist di fondare 
filosoficamente e politicamente una dottrina comunitaria ad uso e consumo della Nuova 
destra, progetto accolto da Marco Tarchi con la direzione negli anni ’70 della rivista «La voce 
della fogna», in cui il politologo italiano, noto agli ambienti di destra, criticava 
l’establishment del Movimento Sociale Italiano. Sulla scorta del pensiero di Tarchi, nel 2005 
Massimo Fini fondò Movimento Zero29 (M0), una organizzazione che raccoglieva un gruppo 
di intellettuali fortemente critici nei confronti del liberalismo e del marxismo, intesi come 
due facce della stessa medaglia. Ispirandosi alle idee di Benoist, Fini criticava qualsiasi 
intromissione occidentale nelle culture altre, sosteneva la formazione di piccole comunità 
organizzate sulla base di una democrazia diretta, nonché un ritorno graduale a forme di 
autoproduzione e autoconsumo e, infine, sosteneva ogni forma di autodeterminazione dei 
popoli.  

Sostanzialmente concorde con Massimo Fini sul fatto che le vecchie opposizioni 
destra/sinistra siano pressoché inutilizzabili, ma distante da una prospettiva 
antimodernista, è il filosofo Costanzo Preve, il quale con la rivista «Comunismo e 
Comunitarismo»30 ha dato vita nel 2008 ad una forma di comunismo comunitario 
fortemente critico nei confronti della sinistra italiana, accusata di cecità e di servilismo 
imperialista. Preve intende strappare alla riflessione di destra la paternità del concetto di 
comunitarismo e dimostra che l’autentico pensiero marxiano, quello dei Grundrisse31, ci 
consegna la reale configurazione comunitaria dell’organizzazione sociale. Preve contesta 
aspramente, quindi, le posizioni del cosmopolitismo liberaldemocratico, che ambiscono ad 

                                                
27 M. Walzer, Sulla tolleranza, Laterza, Roma-Bari, 2000. 
28 V. Pazé, Il comunitarismo, cit., p. 91. 
29 Cfr. il sito www.movimentozero.it. 
30 Cfr. il sito www.comunitarismo.it. 
31 K. Marx, Grundrisse der Kritik del politischen Ökonomie (Rohentwurf) 1857-1858, 1953, tr. it.  Lineamenti 
fondamentali per la critica dell’economia politica (1857-1858), 2 voll., La Nuova Italia, Firenze, 1997. 



© Logoi.ph – Journal of Philosophy – ISSN 2420-9775 - N. VIII, 20, 2022 – Community-based                             
(by G. Adesso, S. Cafagna, A. Caputo, B. Cioce, M. Casolaro, M. Losapio, L. Parente, L. Romano, B. Roselli, M. Sardone) 

 

103 

 

una irrealizzabile sovranità mondiale unificata, dacché l’intera civiltà è ontologicamente un 
prodotto del linguaggio e del lavoro, quindi costruita all’interno dei confini nazionali. 
Parimenti il filosofo italiano critica le altrettanto pittoresche ingenuità del 
multiculturalismo, inteso come l’affermazione di un’unica cultura derivante dalla 
commistione di elementi provenienti da più culture. Tutto questo per Preve non è che una 
conseguenza dell’americanizzazione del mondo, per cui strizzando l’occhio a Etzioni, Taylor 
e MacIntyre, s’impegna in una profonda analisi del pensiero marxiano oltre le limitate 
prospettive della politica, ma anche oltre le aberranti derive filosofiche di Toni Negri32 e 
degli exlottacontinuisti che hanno, a suo avviso, perso la bussola della lucidità. 

 
 

3. L’ibridismo 
 

Il punto di vista che, invece, vogliamo valorizzare e che abbiamo separato dalle due 
prospettive precedenti prende le mosse da un radicale ripensamento del concetto di identità, 
se non proprio dalla totale negazione di esso in accordo ad una serie di considerazioni 
maturate in ambienti antropologici, filosofici e letterari. Nel solco di questo ripensamento 
dell’identità, anche il concetto di comunità, ovviamente, subisce un ridimensionamento, 
fino quasi a scomparire e passare completamente in secondo piano nelle priorità del soggetto 
moderno. 

Se, dunque, la prospettiva liberale multiculturalista e quella interculturale prendono atto 
dell’esistenza di una identità individuale e collettiva che va, in qualche modo, regolata 
all’interno dello spazio pubblico, mentre la prospettiva comunitarista cerca di riaffermare 
la differenza connessa con la rivendicazione della singolarità delle identità specifiche, chi 
sostiene l’ibridismo, il meticciato e il creolismo a vario titolo ingaggia una dura lotta a livello 
teorico, sociologico e antropologico per mostrare il non-sense del concetto stesso di identità, 
al fine di prospettare una società in cui tutte quante le differenze culturali e comunitarie si 
annullino in un quadro di perfetto irenismo. 

Dal momento che, di fatto, non prende in considerazione la differenza d’identità tra i 
soggetti, riteniamo che vada inserito in questo quadro anche quello che Semprini definisce 
Corporate Multiculturalism. Si tratta di una modalità di gestire la differenza a partire non 
dall’esigenza di riconoscimento, ma dalla comune partecipazione all’universo pragmatico 
del mercato, delle mode, della fruizione di spazi comuni, ma certamente non a partire da 
contesti strettamente politici. Non ci si preoccupa, in questo caso, dello studio della cultura 
dell’altro, della coesione comunitaria dei gruppi etnici, né tantomeno delle loro 
rivendicazioni morali e religiose, ma li si mette di fronte ad uno spazio di condivisione 
consumistico, estremamente livellante, pensando così di poter raggiungere una superiore 
integrazione sociale. Esistono diversi livelli di integrazione ben riuscita secondo questo 
schema, sbandierati a livello mediatico attraverso lo sport, gli spot televisivi, le 
manifestazioni pubbliche e fenomeni affini che servono, in fondo, per mostrare la retorica 
di un modello cosmopolitico felice. In realtà, si tratta di un modello che funziona solo per 
alcune élites culturali, alle quali si concedono doppi passaporti, mentre dà a tutti gli altri e 
le altre solo la parvenza di accedere a determinate posizioni sociali, salvo poi ricacciare 
forzatamente nelle proprie identità tutti i soggetti ritenuti degli ‘scarti umani’ da logiche 
discriminanti tristemente dilaganti. 

Effettivamente, questo ibridismo di consumo sopprime gli aspetti che differenziano i 
gruppi sulla base di rivendicazioni etniche, razziali o religiose, ma introduce una variante di 
tipo economico. Alla fine ci si ritrova all’interno di schemi economicistici, sempre di marca 
liberale, per cui, ancora una volta, sarà il mercato globale, con la sua famigerata mano 
invisibile, a risolvere tutte le controversie sociali e culturali. 

                                                
32 Cfr. M. Hardt, T. Negri, Empire, 2000, tr. it. Impero, RCS, Milano, 2001. 



© Logoi.ph – Journal of Philosophy – ISSN 2420-9775 - N. VIII, 20, 2022 – Community-based                             
(by G. Adesso, S. Cafagna, A. Caputo, B. Cioce, M. Casolaro, M. Losapio, L. Parente, L. Romano, B. Roselli, M. Sardone) 

 

104 

 

Al di là dal Corporate Multiculturalism, negli ambienti nordamericani è rinomata anche 
la prospettiva ibridante di Hollinger33, secondo la quale sarebbe opportuno che le cinque 
componenti etniche del pentagono americano, vale a dire la componente degli indiani nativi, 
degli anglosassoni, dei neri, degli immigrati cattolici europei e degli immigrati ispanici, 
possano fondersi, come accade quotidianamente nella vita concreta dei cittadini, in una 
unica identità fino a realizzare una comunità americana postetnica. È evidente che un 
discorso di questo genere condurrebbe a lungo termine ad una nuova forma di 
monoculturalismo con dei caratteri ben definiti, una cultura condivisa ed una linguistica 
stabilita. In fondo, in questa prospettiva la differenza è stata soltanto inglobata, superata, 
ma non accettata e riconosciuta. La prospettiva di Hollinger è il segno di un’avanzata 
ibridazione, di una concreta possibilità di superare le remore interne al multiculturalismo 
americano nella vita quotidiana, ma lascia effettivamente insoluta la questione di principio 
ed è, tra le altre cose, lungi dell’essere legittimata e condivisa a livello politico e istituzionale. 

Inserendosi nel dibattito nordamericano, ma profondamente esperto delle dinamiche in 
atto in Europa riguardo alla questione dell’integrazione sociale dei gruppi che rivendicano 
un riconoscimento, l’economista indiano Amartya Sen, premio Nobel nel 1998, affronta il 
dibattito sul multiculturalismo da una prospettiva molto vicina a quella dell’ibridismo, 
inteso quantomeno come un meccanismo in atto sin da quando le comunità si costituiscono. 

L’alternativa alla chiusura del comunitarismo consiste, secondo Sen, che ha in mente il 
modello antropologico intrinsecamente ibridante proposto da Homi Bhabha34, nel 
riconoscimento delle molte identità che concorrono a formare una personalità e nel giusto 
peso da attribuire alla scelta soggettiva. Per i comunitaristi l’identità è predeterminata 
naturalmente, come una forma di determinismo sociale, e non è un atto della volontà libera, 
bensì una presa di coscienza di sé, infatti essi sostengono che occorre ‘scoprire’ la propria 
identità.  

In Identità e violenza Sen parte dal presupposto della necessità di ammettere un’assoluta 
libertà nella scelta dell’identità, sebbene essa sia da considerarsi all’interno del ventaglio che 
la società mette a disposizione. In fondo, non ha senso, da questo punto di vista, il ricorso di 
Samuel Huntington35 ad una classificazione delle civiltà, articolate intorno ad un unico 
elemento religioso sulla base del quale egli poi preconizza uno scontro tra civiltà. Sen 
contesta questa arbitraria classificazione che genera confusione, dal momento che risulta 
fuori luogo pensare che la religione possa essere l’unico elemento per determinare l’identità, 
specialmente in relazione all’Islam, che si estende in vastissimi territori. Egli ribadisce la 
necessità di considerare la pluralità delle identità e la possibilità reale della scelta tra le varie 
opzioni, contro l’illusione del destino, che porta con sé la determinante dell’unica identità.  

La comunità, per Sen, influenza certamente l’individuo, ma questo non deve implicare la 
negazione della possibilità della scelta soggettiva. Come sostiene anche Habermas, deve 
essere sempre garantito uno spazio che renda possibile l’iniziativa personale. Le comunità 
stesse, del resto, non sono ipostasi monolitiche, immobili, ma assumono una pluralità di 
sfumature, sempre variabili nel momento in cui ci si sposta dal centro verso la periferia.  

L’organizzazione societaria rivendicata dai comunitaristi, dunque, rischia di trasformarsi 
in un monoculturalismo plurale, vale a dire in una ipotesi di società in cui più culture 
coesistono in compartimenti stagni l’una accanto all’altra, ma senza rapporti reciproci. Si 
tratta dell’ultima manifestazione di un conservatorismo culturale che tende a far sì che le 
culture restino distinte, senza alcuna possibilità d’interazione, mettendo la libertà di scelta 
completamente in secondo piano. 

                                                
33 R. Hollinger, Postethnic America, New York, Basic Book, 1995. 
34 H. Bhabha, I luoghi della cultura, Meltemi, Roma, 2001. 
35 Cfr. S. P. Huntington, The Clash of Civilization and the Remaking of World Order, 1996, tr. it. Lo scontro 
delle civiltà e il nuovo ordine mondiale, Garzanti, Milano 2000 



© Logoi.ph – Journal of Philosophy – ISSN 2420-9775 - N. VIII, 20, 2022 – Community-based                             
(by G. Adesso, S. Cafagna, A. Caputo, B. Cioce, M. Casolaro, M. Losapio, L. Parente, L. Romano, B. Roselli, M. Sardone) 

 

105 

 

Sulla stessa linea teorica di Sen si pone la studiosa di origine turca Seyla Benhabib, la 
quale propone un concetto di cultura come ‘descrizione narrativa’, quindi abbastanza 
porosa, soggetta alla traducibilità, alla permeabilità, tale da permettere la possibilità di 
uscire dalle secchezze del multiculturalismo attraverso una continua e costante negoziazione 
dinamica dell’identità, sia nella sfera pubblica sia in quella privata36. Analogamente, Jean-
Loup Amselle ritiene che il meticciato debba essere inteso come l’indirizzo antropologico 
entro il quale tutta l’umanità debba muoversi, dal momento che non esiste una identità pura 
e autentica, ma solo interazioni e incroci tra culture. Per questo motivo è priva di senso la 
rivendicazione di un’identità unica che, se utilizzata da alcune organizzazioni per fini 
deteriori, può rivelare il suo aspetto violento37. 

In Italia il sociologo Daniele Petrosino ha mostrato come l’ibridismo costituisca un vero 
e proprio scacco alla questione dell’identità38. Il termine ibrido o meticcio risulta già 
largamente usato in biologia e in linguistica, mentre in sociologia e in antropologia viene 
usato per indicare non solo la concorrenza simultanea di due possibilità diverse, ma anche 
la nascita di una terza completamente nuova. Di fatto, esiste già un movimento latino-
americano, il creolismo, che tesse l’elogio del connubio tra le due culture presenti in quei 
territori, ma il rischio è proprio quello di incorrere nella definizione essenzialista, nel 
presentarsi, cioè, come una teorizzazione su una identità preconfezionata accanto alle altre. 
Potrebbe accadere una situazione analoga a quella dell’etichetta che si pone intorno 
all’albero per riconoscerlo e che, col passare degli anni, rischia di soffocarlo, per cui il 
meticciato e l’ibridismo, per rimanere tali, richiederebbero necessariamente la non 
determinazione e la non definizione, altrimenti ne perderebbero la specificità. 

Ora, la nostra ipotesi di lavoro è che la categoria del meticciato, originaria proprio dei 
paesi colonizzati, possa essere benissimo ampliata al mondo contemporaneo dalla 
consistenza gassosa e deterritorializzata, giacché il movimento degli stessi soggetti 
colonizzati nei paesi colonizzatori, nelle aree urbane e metropolitane di questi ultimi, ha 
messo in crisi il fondamento etnicista delle società contemporanee occidentali.  

Bisogna prendere atto, tuttavia, che l’ammissione dell’esistenza di una pluralità dei 
mondi della vita, visti perlopiù come possibilità di scelta con plurali libere affiliazioni, e la 
volontà di ibridarsi di alcuni soggetti impattano ancora contro società estremamente 
conservatrici. Questa potenziale fonte di arricchimento s’infrange, di fatto, davanti alle 
caratteristiche di genere o di razza di alcuni soggetti, sulle quali diventa effettivamente 
difficile pensare alla possibilità della libera scelta e dell’ibridazione. Nonostante gli 
interventi chirurgici che permettono lo scambio dei generi sessuali e gli interventi estetici a 
fini sbiancanti, è evidente che l’origine nera, camusa o latina non possa essere l’atto riflesso 
di una scelta razionale e i markers, gli aspetti che implicano delle connotazioni fisiche o 
biologiche, che mettono in moto un riconoscimento visivo, non sono soggette alla libera 
scelta.  

Ora, proprio per ovviare al discorso che impone una gerarchia tra le identità connotate da 
questi markers, piuttosto evidenti, la riflessione in termini filosofici, storici, etici e 
sociologici richiede necessariamente lo smantellamento del concetto di identità. L’ibridismo 
e il meticciato diventano così categorie indispensabili dal punto di vista antropologico per 
pensare la società solidale del futuro, come fa François Laplantine, il quale accede ad una 
critica radicale del concetto tradizionale d’identità e all’affermazione del meticciato come 
prospettiva necessaria per i tempi a venire, al di là di ogni chiusura comunitaria. 

                                                
36 Cfr. S. Benhabib, La rivendicazione dell'identità culturale. Eguaglianza e diversità nell’era globale, il 
Mulino, Bologna, 2005; Id., I diritti degli altri. Stranieri, residenti, cittadini, Cortina Raffaello, Milano, 2006: 
Id., Cittadini globali. Cosmopolitismo e democrazia, il Mulino, Bologna, 2008. 
37 Cfr. J.L. Amselle, Logiche meticce, Bollati Boringhieri, Torino, 1999; Id., Connessioni. Antropologia della 
universalità delle culture, Bollati Boringhieri, Torino, 2001. 
38 Cfr. D. Petrosino, Pluralismo culturale, identità, ibridismo, in «Rassegna italiana di sociologia»,  XLV, n. 3 

luglio-settembre 2004. 



© Logoi.ph – Journal of Philosophy – ISSN 2420-9775 - N. VIII, 20, 2022 – Community-based                             
(by G. Adesso, S. Cafagna, A. Caputo, B. Cioce, M. Casolaro, M. Losapio, L. Parente, L. Romano, B. Roselli, M. Sardone) 

 

106 

 

Prima in Identità e métissage39, poi in Il pensiero meticcio40, Laplantine smantella 
filosoficamente le nozioni asettiche di identità e rappresentazione, precipitati logici e 
violenti della tradizione ontologica del pensiero occidentale, termini astratti utilizzati per 
meri scopi imperialistici dal soggetto razionale, autoreferenziale e antropologicamente 
rigido. L’identità assume, secondo l’autore, le sembianze di una struttura formale che si 
lascia plasmare a seconda dei contenuti materiali con cui entra in contatto, siano essi 
culturali, religiosi, etnici, nazionali, perfino fisici e morali. Una tale vastità semantica, tra 
l’altro, dovrebbe far riflettere sul carattere artificiale, posticcio e puramente ideologico di 
tale nozione, che denota soltanto una grande e incommensurabile povertà epistemologica: 

 
L’identità è, insieme all’etnicità, una produzione ideologica che ha contribuito ad avallare l’antropologia 
coloniale. Ma non ha alcuna realtà operativa. Dissimula più di quanto chiarisca. Messa in moto ogni volta 
che si tratta di evitare di pensare l’alterità che è in noi, il flusso del molteplice, il carattere cangiante e 
contraddittorio del reale così come l’infinità dei possibili punti di vista su ciò che è potenzialità o divenire, 
zavorra più di quanto non faccia avanzare41. 

 
L’impressione che si ricava del concetto di identità è quella della superficie dura e 

impermeabile, una superficie che non sopporta le contraddizioni dell’alterità: «l’identità è 
pensiero in cemento armato»42. Bisogna prendere atto che: «l’identità è falsificatrice. Essa 
è una menzogna e una smorfia dell’esistenza»43 e procedere con l’abbandono della 
concentrazione identitaria per cominciare a pensare, scevri da condizionamenti ideologici e 
precomprensioni, che l’uomo può adottare più maschere, assumere più volti non 
irreggimentati, e tutto ciò con uno spirito faceto, senza serietà boriosa o accigliata, giacché 
l’affermazione e la rivendicazione dell’identità è sintomatica di uno spirito di serietà, sia a 
livello personale, sia a livello di comunitario, come afferma, su tutt’altro versante, anche 
Helmut Plessner sulla sua disamina sul radicalismo sociale risultante dello spirito 
comunitario44. 

 
4. Conclusioni  

 
Se da una parte, dunque, la sociologia della conoscenza, seguendo l’analisi di Berger, ci 

permette di smascherare fenomenologicamente le concrezioni ontologiche che conducono a 
ritenere l’identità un’essenza indipendente da fattori esterni, l’antropologia, a detta di 
Laplantine, sarebbe il correttivo ermeneutico a quella stessa concezione ontologica 
dell’identità. Questo orientamento antropologico, avendo come riferimenti filosofici 
Foucault, Deleuze e Levinas, ma anche letterari come Godard, Kafka, Borges, Pessoa, Joyce, 
Beckett, tematizza in maniera autentica l’alterità senza la presunzione di assimilarla. 

Il riferimento all’identità e alla comunità metterebbe in moto un processo di ancoramento 
ad una memoria biologica o culturale che non lancia sguardi verso il futuro. Si tratta, 
piuttosto, di un rimando ad un punto zero, definito arbitrariamente l’origine da cui si 
farebbe discendere tutto il presente in uno stato di assoluta immobilità, anzi avendo 
l’immobilità come principio: «In questo pensiero della retromarcia avanziamo, per così dire, 
‘a ritroso’ nel tempo. Valorizzando ciò che è atavico, veniamo inebetiti dalle radici»45. 

Ai comunitaristi, sostenitori della difesa ideologica delle differenze, dell’identità come 
sostrato della separazione, dovremmo rimproverare, insieme a Laplantine, quella ossessione 
differenzialista, quella grettezza di voler restare tra cugini, nonché la pretesa di separare gli 

                                                
39 F. Laplantine, Identità e métissage. Umani al di là delle apparenze, Eleuthera, Milano, 2004. 
40 F. Laplantine, A. Nouss, Il pensiero meticcio, Eleuthera, Milano, 2006. 
41 Ivi, p. 16. 
42 Ivi, p. 22. 
43 Ivi, p. 23. 
44 Cfr. H. Plessner, I limiti della comunità. Per una critica del radicalismo sociale, cit. 
45 Ivi, p. 36. 



© Logoi.ph – Journal of Philosophy – ISSN 2420-9775 - N. VIII, 20, 2022 – Community-based                             
(by G. Adesso, S. Cafagna, A. Caputo, B. Cioce, M. Casolaro, M. Losapio, L. Parente, L. Romano, B. Roselli, M. Sardone) 

 

107 

 

eletti dai dannati secondo tassonomie rigide e predefinite. Rifiutando la mescolanza e il 
meticciato, la difesa dell’identità e della comunità raggiunge gradi di assurdità tali che può 
condurre ad esiti denigratori e violenti, come spesso è accaduto nella storia. 

Alla chiusura identitaria del comunitarismo e alla giustapposizione più o meno pacifica 
di culture coesistenti, dovremmo opporre il meticciato come prospettiva incessante di 
ibridazione, ridefinizione e risemantizzazione senza confini, senza punti d’inizio o obiettivi 
da raggiungere, ma come presa d’atto della polifonia delle dimensioni presenti in ciascun 
soggetto e in ciascuna cultura: «Si chiama identità culturale ciò che è il risultato di miscele 
e di incroci fatti di memorie, ma soprattutto di oblii. Perciò opporremo alla nozione di 
purezza originaria la nozione freudiana di ‘perverso polimorfo’ applicata alla cultura. Il che 
significa che l’identità culturale, nella maniera in cui è stata percepita, non esiste affatto»46.  

All’ontologia e alla metafisica Laplantine preferisce la metafora e al radicamento 
territoriale egli sostituisce la deterritorializzazione, il nomadismo. In questo passaggio noi 
vediamo il tentativo di fornire al cittadino e alla cittadina contemporanei gli strumenti per 
leggere la propria esperienza quotidiana e comprendere il mutamento culturale in atto: 
l’epoca in cui viviamo è caratterizzata dal dubbio sulla coerenza del mondo, nonché dalla 
incapacità del linguaggio di esprimere una certezza riguardo alla sua stabilità, ma tutto ciò 
non deve costituire un problema esistenziale, né tantomeno morale. L’altro volto 
dell’anomia è l’ibridizzazione culturale, da comprendere con adeguati e rinnovati apparati 
concettuali, ma soprattutto con una inedita disposizione allo scambio, al dialogo, 
all’interazione. 

Su questa stessa linea interpretativa si colloca anche l’antropologo italiano Francesco 
Remotti, secondo il quale non ci sono mezzi termini per definire l’operazione che sta dietro 
la costruzione dell’identità: si tratta di un misconoscimento madornale, di una finzione 
perpetrata ai danni della molteplice varietà dell’essere: «L’identità è ‘finta’, artefatta, è 
rappresentata in scena, costruita e sovrapposta – con operazioni di riduzione e di 
occultamento – sui piani delle molteplici possibilità alternative (B) e del flusso continuo (A). 
È doppiamente ‘finta’: in quanto ‘costruita’ e in quanto a sua volta ‘occulta’ le operazioni che 
la pongono in essere»47. Non solo, ma l’identità alla suddetta finzione aggiunge anche una 
legittimazione ultramondana, una ‘sacra volta’, per dirla con Berger, necessaria per fondare 
la comunità e che la protegge dall’esterno, conferendole un carattere sovrastorico e 
sovratemporale: 

 
Si provvede, per esempio, a negare la ‘finzione’ stessa, il suo carattere costruito, attribuendo l’identità a 
soggetti entificati (Dio o l’io, la nazione o l’etnia…), i quali sono quasi sempre posti al di là e al riparo dalle 
negoziazioni e dagli affari sociali. Sulla base di queste entità l’identità assume un carattere potenzialmente 
perenne e comunque duraturo; può vantare inoltre caratteri di unità, di coerenza, di indiscutibilità; può 
avanzare diritti di riconoscimento e di auto-affermazione; può persino sentirsi legittimata all’espansione e 
a una diffusione potenzialmente universalistica48. 

 
In questa finzione, elevata all’ennesima potenza, si annida un sospetto di arbitrarietà 

molto elevato, tanto più se tale finzione conduce ad assumere l’identità come ipostasi sacra, 
come mito fondativo di una comunità da perseguire e confermare a tutti i costi, negando che, 
in fondo, ogni fatto sociale è un prodotto umano, come afferma Berger. La reificazione 
dell’identità, il fare dell’identità una costante antropologica è un rischio che si presenta 
ogniqualvolta le comunità raggiungono un grado molto elevato di consapevolezza e di 
elaborazione teorica, partendo poi, con questa verità nelle mani, alla conquista della società. 

Le civiltà occidentali, ossessionate dalla ricerca dell’unità, azzerando qualsiasi possibilità 
di affermazione di logiche plurali, hanno prodotto modelli teorici ispirati alla coerenza 

                                                
46 Ivi, p. 44. 
47 F. Remotti, Contro l’identità, Laterza, Roma-Bari, 2001, p. 97. 
48 Ivi, p. 98. 



© Logoi.ph – Journal of Philosophy – ISSN 2420-9775 - N. VIII, 20, 2022 – Community-based                             
(by G. Adesso, S. Cafagna, A. Caputo, B. Cioce, M. Casolaro, M. Losapio, L. Parente, L. Romano, B. Roselli, M. Sardone) 

 

108 

 

assoluta. Per secoli la filosofia, la psicologia, le scienze sono state caratterizzate dal 
paradigma del principio di non contraddizione, elemento sul quale l’eredità greca e quella 
ebraica hanno trovato un proficuo punto di fusione, ma l’apertura dell’Occidente alle altre 
tradizioni attraverso quel movimento dialettico della colonizzazione e della decolonizzazione 
impone oggi una revisione globale dei presupposti su cui si è retta la sua cultura. 

L’Occidente ha percorso per secoli la strada della rivendicazione identitaria, su cui ha 
fondato quella comunitaria, che sono, dunque, inestricabilmente connesse, e i risultati 
violenti, sprezzanti dell’alterità sono visibili in ogni logica di guerra. L’alternativa è quella di 
cavalcare l’onda dell’epoca pluralistica, osare la contaminazione, essere disposti ad 
accogliere l’altro in sé, in maniera figurata si spera, per tentare la via dell’ibridazione e del 
meticciato, le cui possibilità sono tutte da sperimentare per generare i presupposti culturali 
e pedagogici su cui costruire quella solidarietà organica necessaria ad una società futura nel 
segno della pacificazione: 

 
O si continua a credere pervicacemente nelle proprie forme identitarie (costi quel che costi) o si procede 
quanto meno ad alleggerirle, così da renderle più disponibili alla comunicazione e agli scambi, alle intese e 
ai suggerimenti, alle ibridazioni e ai mescolamenti. Non è detto che tale maggiore disponibilità sia la via 
che ci salva; ma è abbastanza certo che l’atteggiamento opposto (l’ossessione della purezza e dell’identità) 
è quello che ha prodotto, qui come altrove, le maggiori rovine49. 

                                                
49 Ivi, p. 104. 


