© Logoi.ph — Journal of Philosophy — ISSN 2420-9775 - N. VIII, 20, 2022 — Community-based
(by G. Adesso, S. Cafagna, A. Caputo, B. Cioce, M. Casolaro, M. Losapio, L. Parente, L. Romano, B. Roselli, M. Sardone)

Michele Lucivero”®

La comunita all’epoca del pluralismo culturale tra derive identitarie e
destrutturazioni ibridanti

Peer-reviewed article. Received: August 23, 2022; Accepted: October 2, 2022

Abstract: Reflecting on the community from the phenomenological and sociological point of view means
archaeologically investigating its foundational and constitutive traits that sink into the anthropological and
psychological concept of subjective identity. The political and legal management of the contemporary
pluralism of identities in the globalized world has started a philosophical season centered around the question
of multiculturalism, which has been articulated around the interesting variants produced by classical
liberalism, communitarianism and hybridism. Faced with the dangerous identity closures of
communitarianism, we want to take a position in favor of an intercultural and transcultural perspective based
on hybridism, resemantization and the abandonment of the concept of identity.

Riflettere sulla comunita dal punto di vista fenomenologico e sociologico significa indagarne
archeologicamente i tratti fondativi e costitutivi che affondano nel concetto antropologico e psicologico di
identita soggettiva. La gestione politica e giuridica del contemporaneo pluralismo delle identita nel mondo
globalizzato ha avviato una stagione filosofica incentrata intorno alla questione del multiculturalismo, che si &
articolata intorno alle interessanti varianti prodotte dal liberalismo classico, dal comunitarismo e
dall’ibridismo. Davanti alle pericolose chiusure identitarie del comunitarismo s’intende prendere posizione in
favore di una prospettiva interculturale e transculturale basata sull'ibridismo, sulla risemantizzazione e
sull’abbandono del concetto stesso di identita.

Keywords: Community, Identity, Multiculturalism, Communitarism, Ibridism.
Parole chiave: comunita, identita, multiculturalismo, comunitarismo, ibridismo.

***

L’idolo di questa epoca ¢ la comunita. Quasi a
compenso della durezza e dell'insipidezza della
nostra vita, idea ha condensato in sé ogni
dolcezza  fino alla  sdolcinatezza, ogni
arrendevolezza fino alla mancanza di dignita [...].
Uno smisurato raffreddamento delle relazioni
umane opera di astrazioni meccaniche,
commerciali, politiche, determina uno smisurato
contraccolpo: l'ideale di una comunita fiorente,
traboccante in tutti coloro che ne sono depositarit.

0. Introduzione

L’ambizione di questo contributo e quella di adottare uno sguardo specificamente
fenomenologico per mostrare I'archeologia e la formazione, all’interno della comunita,
intesa come uno specifico contesto sociale, del concetto di identita. Il punto di partenza,
dunque, € costituito da alcuni assunti mutuati dalla tradizione di pensiero che viene avviata
da Peter Berger e Thomas Luckmann con La realta come costruzione sociale2, per
proseguire poi con una serie di contributi piu specifici sull’analisi della frammentazione
della comunita nell’epoca del pluralismo culturale postmoderno e terminare, infine, con un
possibile tentativo di reinterpretare e riconsiderare il ruolo e la struttura della comunita al
fine di renderla pienamente significativa e funzionante in termini di solidarieta organica.

t H. Plessner, Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozialen Radikalismus, 1981, tr. it. I limiti della
comunita. Per una critica del radicalismo sociale, Laterza, Roma-Bari, 2001, p. 21.
2 P.L. Berger, Th. Luckmann, The Social Construction of Reality, 1966, tr. it. La costruzione sociale della
realta, Bologna, il Mulino, 1969.

90



© Logoi.ph — Journal of Philosophy — ISSN 2420-9775 - N. VIII, 20, 2022 — Community-based
(by G. Adesso, S. Cafagna, A. Caputo, B. Cioce, M. Casolaro, M. Losapio, L. Parente, L. Romano, B. Roselli, M. Sardone)

Lo sguardo sociologico che Berger e Luckmann lanciavano sui processi di costruzione
della realta sociale nel 1966 chiariva, utilizzando gli strumenti della sociologia della
conoscenza, tra le altre cose, anche la genesi dei meccanismi di costruzione dell’identita
soggettiva in contesti caratterizzati da un basso livello di dissonanza cognitiva. Attraverso
la dialettica che si innesca tra la socializzazione primaria, quella che avviene nella famiglia,
e la socializzazione secondaria, quella che si realizza nelle istituzioni a partire dall'ingresso
del soggetto nella comunita, € possibile seguire il meccanismo di assimilazione e costruzione
di una identita sociale, un processo che risulta sempre storicamente determinato. L’analisi
sociologica sin dall'inizio rendeva conto, tuttavia, di come tale dialettica fosse
profondamente correlata all'universo simbolico di riferimento di ciascun soggetto, universo
che via via, con il passaggio alla piena modernita, sostenevano gli autori, diventava sempre
pitt complesso a causa dell'irruzione del fenomeno del ‘pluralismo dei mondi della vita’s.

Si tratterebbe di un’assoluta novita per la modernita avanzata, in quanto l'universo
simbolico antecedente, quello premoderno, era considerato ‘totalizzante’ e rimandava
grossomodo al complesso culturale comunitario del cristianesimo. Questo slittamento di
paradigma rendeva necessario, secondo gli autori, un affondo nella sociologia della
religione, giacché la formazione dellidentita era stata storicamente veicolata da un
complesso simbolico strettamente connesso a comunita che si articolavano intorno a valori
religiosi e cosi ciascuno dei due sociologi, indipendentemente I'uno dall’altro, si era trovato,
poi, a fare i conti con il fenomeno della secolarizzazione, responsabile, in qualche modo,
della caduta del legame identitario che teneva unita la comunita4.

Del resto, anche la filosofia del linguaggio, da questo punto di vista, risulta illuminante
secondo i due sociologi nel comprendere il meccanismo mediante il quale si genera la
solidarieta organica all’interno della comunita. Il veicolo fondamentale attraverso il quale
avviene sistematicamente lo scambio di esperienze, cioe la conversazione quotidiana
mediata dal linguaggio, entra in atto innanzitutto e per lo piu a partire della famiglia, per
mezzo di un sistema fitto di grafemi e di fonemi dotato di una specifica dazione di senso e
carico di una determinata connotazione morales.

Tuttavia, passando dall’analisi fenomenologica delle strutture sociali della costruzione
dellidentita soggettiva all'interno della comunita, svolta nei primi lavori, alle opere
successive, quando si rendeva necessario un approfondimento della costituzione della realta
postmoderna, la prospettiva di Peter Berger si trovava a fare i conti con una situazione
inedita. Caduto il riferimento ad una identita unica e univocamente oggettivata in una
istituzione universalistica e totalizzante, nella modernita ci si trova a vivere di fatto in un
contesto pluralistico, caratterizzato, cioe, da quello che 'autore definisce il ‘pluralismo dei
mondi della vita’, 'espressione piu autentica ed esplicativa dello stato di cose in cui versa la
quotidianita occidentale, con tutti i suoi problemi, le diatribe, le discussioni politiche,
religiose e sociali.

3 P.L. Berger, B. Berger, H. Kellner, Homeless Mind. Modernization and Consciousness, 1973, pp. 73-75, tr. it.
del solo terzo capitolo in La pluralizzazione dei mondi della vita, in L. Sciolla (a cura di), Identita. Percorsi di
analisi in sociologia, Rosenberg & Sellier, Torino, 1983, pp. 169-183

4 Per quanto riguarda il percorso di Peter Berger, cfr. P.L. Berger, A Rumor of Angels. Modern Society and the
Rediscovery of the Supernatural, 1969, tr. it., Il brusio degli angeli, il Mulino, Bologna, 1970; Id., The Sacred
Canopy, 1967, tr. it. La sacra volta. Elementi per una teoria sociologica della religione, SugarCo Edizioni,
Milano 1984; Id., A Far Glory. The Quest for Faith in an Age of Credulity, 1992, tr. it. Una gloria remota.
Avere fede nell’epoca del pluralismo, il Mulino, Bologna, 1994; Id. Riflessioni sulla religione, Armando, Roma,
2020. Per quanto riguarda il percorso di Thomas Luckmann, invece, cfr. Th. Luckmann, The Invisible Reli-
gione. The Transformation of Symbols in Industrial Society, 1967, tr. it., La religione invisibile, il Mulino,
Bologna, 1969.

5 P.L. Berger, H. Kellner, Marriage and the Construction of Reality. An Exercise in the Microsociology of
Knowledge, in «Diogenes», 12, 1964, pp. 1-24, tr. it., Il matrimonio e la costruzione sociale della realta. Un
esercizio nella microsociologia della conoscenza, Armando, Roma, 2009.

91



© Logoi.ph — Journal of Philosophy — ISSN 2420-9775 - N. VIII, 20, 2022 — Community-based
(by G. Adesso, S. Cafagna, A. Caputo, B. Cioce, M. Casolaro, M. Losapio, L. Parente, L. Romano, B. Roselli, M. Sardone)

In ambito politico, infatti, la pluralita dei mondi della vita, allinterno della quale
I'individuo si trova costretto a scegliere costantemente, assume un aspetto problematico, dal
momento che la scelta di una identita rispetto ad un’altra comporta la predisposizione e
lorganizzazione dell’ambiente vitale secondo una specifica Lebenswelt, fatta di sistemi
assiologici, politici e, in fondo, di un concetto di buona vita in cui potersi trovare a proprio
agio.

L’analisi sul pluralismo culturale risulta a tutti gli effetti essere solo la versione, per cosi
dire, neutrale, avalutativa, apolitica del dibattito intorno al multiculturalismo, cioe di quel
dibattito che verte intorno al problema della coesistenza di universi culturali differenti
insistenti sullo stesso territorio, nella stessa comunita, a volte chiusi a riccio in sé stessi, a
volte aperti, indefiniti e disposti all'integrazione e all'ibridazione, che richiedono misure
precise agli amministratori locali e nazionali.

Nel dibattito del Novecento le questioni relative alla regolamentazione dello spazio
pubblico, quelle finalizzate alla possibilita concreta di far coesistere pacificamente gruppi
che si richiamano a identita collettive differenti nello spazio che si apre tra la comunita e la
societa vengono, dunque, affrontate con un bagaglio filosofico, antropologico, sociologico e
giuridico da tutti coloro i quali si richiamano direttamente al ‘multiculturalismo’.

D’altro canto, se l'analisi sociologica e antropologica sulle nostre societa conduce a
prendere atto che la globalizzazione ¢ il riconoscimento della complessita, l'etica, secondo
Edgar Morin, attivando processi di solidarieta e responsabilita, dovrebbe essere la
necessaria contromisura per evitare che le comunita si frantumino e si scontrino all'interno
delle societa, fino a disintegrarsi®. La complessita € proprio la categoria attraverso la quale
e possibile leggere da una parte, a livello socioeconomico, il meccanismo e le conseguenze
della globalizzazione sulle societa e sulle persone, cosi come sono analizzate anche da
Bauman?, dall’altra, su un piano epistemologico, il meccanismo e le conseguenze della
postmodernita intesa, come sostiene Lyotard8, come perdita di significato di tutte le
metanarrazioni che funzionavano in eta moderna.

In questo senso, il ricorso a Lyotard € utile per connotare la postmodernita come la
perdita di un centro di riferimento dispensatore di un universo simbolico totalizzante e
necessario. Cio mette capo ad un profluvio di centri di irradiazione di informazioni, tutti
legittimi, che affilano le armi retoriche per garantirsi sofisticamente la credenza della
maggior parte dei soggetti biopolitici, che, in quanto tali, garantiscono e assicurano la
detenzione del potere politico nella societa e del meccanismo di identificazione all'interno
della comunita.

Per evitare, tuttavia, che il pluralismo e la globalizzazione mostrino i loro aspetti
deteriori, che siano generatori di disuguaglianze culturali, sociali ed economiche fino a
generare muri e steccati tra le soggettivita, € necessario che l'etica intervenga per sollecitare
la politica a trovare soluzioni multidimensionali per costruire ponti tra i vari segmenti della
societa.

Esiste, ad oggi, una bibliografia sterminata sul tema del pluralismo delle identita e,
nonostante la questione, rubricata molto spesso sotto le insegne del multiculturalismo,
appaia nel lessico filosofico soltanto da circa mezzo secolo, essa ha gia prodotto soluzioni
differenziate a seconda delle prospettive di partenza e delle ideologie che la condizionano.
C’¢ da dire che se tale dibattito si ¢ imposto all’attenzione degli specialisti € perché la
situazione storica, con la particolare struttura economica determinata dalla globalizzazione,
dai flussi migratori e da un rinnovato modo di concepire I'immagine che 1'Occidente ha

6 Cfr. E. Morin, Introduzione al pensiero complesso, Sperling & Kupfer, Milano, 1993.

7 Z. Bauman, Dentro la globalizzazione. Le conseguenze sulle persone, Laterza, Roma-Bari, 1998; Id.,

Intervista sull’ldentita, (a cura di) B. Vecchi, Laterza, Roma-Bari, 2003; Id., La societa dell'incertezza, il

Mulino, Bologna, 2002; Id., La societa individualizzata. Come cambia la nostra esperienza, il Mulino,

Bologna 2002.

8 F. Lyotard, La condition postmoderne, 1979, tr. it. La condizione postmoderna, Feltrinelli, Milano, 2010.
92



© Logoi.ph — Journal of Philosophy — ISSN 2420-9775 - N. VIII, 20, 2022 — Community-based
(by G. Adesso, S. Cafagna, A. Caputo, B. Cioce, M. Casolaro, M. Losapio, L. Parente, L. Romano, B. Roselli, M. Sardone)

fornito di sé per mezzo di un disastroso imperialismo politico e culturale, ha imposto la
necessita di trovare strade adeguate per integrare socialmente e culturalmente enormi
settori della popolazione che erano stati precedentemente dominati, segregati, ghettizzati e
misconosciuti.

E interessante notare che quando si fa riferimento al concetto di ‘integrazione sociale’ si
intende delineare «la disponibilita degli individui che compongono una societa a coordinare
regolarmente ed efficacemente le proprie azioni, mantenendo a un livello tollerabile i
conflitti (e risolvendoli per lo piu pacificamente)»9, ad esempio mediante un reciproco
rispetto delle credenze e dei valori in essa vigenti. Tuttavia, va da sé che laddove falliscono i
tentativi e le politiche di integrazione, atti a coordinare le azioni collettive intraprese sulla
scorta di un sistema di credenze e valori condivisi, e si misconosce il ruolo fondamentale che
gioca il riconoscimento identitario nell’attore sociale, si creano fenomeni di
marginalizzazione e disagio. Si ha, ciog, la formazione di numerose microculture alternative
che covano all'interno i germi della contestazione, della rivolta e del disordine sociale,
minando alla base la possibilita di generare solidarieta.

Del resto, proprio il rischio della contestazione e della rivolta sociale, frutto della deriva
fondamentalistica, conduce il dibattito politico a radicalizzare le posizioni e a creare
schieramenti pro e contro il multiculturalismo.

1. Il multiculturalismo

Solitamente si pone come data iniziale del dibattito sul multiculturalismo, nell’ambito
della filosofia politica anglosassone, il 1971, quando John Rawls pubblica Una teoria della
giustiziao, testo in cui 'autore afferma la natura procedurale della democrazia. La tesi
portante verte intorno all’assunto secondo il quale se le rivendicazioni soggettive e
comunitarie non vengono portate all'interno della discussione pubblica, esse non possono
essere riconosciute dalla societa civile. Da questo punto di vista, le democrazie occidentali
offrono larghi spazi per la discussione, la manifestazione e la rivendicazione di specifiche
identita, le quali, pero, devono necessariamente essere sottoposte al vaglio della collettivita
per ottenere un adeguato riconoscimento.

Da quella data in poi il dibattito sul multiculturalismo ha visto germogliare una miriade
di posizioni, estremamente differenziate, contrastanti, rivoluzionarie e reazionarie, ma tutte
con lo specifico obiettivo di risolvere il problema della convivenza, all'interno di quello
spazio che si apre tra la dimensione della comunita e quella della societa, di gruppi che
vogliono essere riconosciuti, non secondo principi di uguaglianza, ma per la loro diversita,
per la loro differente e specifica identita.

Negli Stati Uniti la questione del multiculturalismo s’impose come necessita imperante
negli anni 70 poiché il movimento dei Civil Rights aveva esteso la base dei diritti civili anche
alle popolazioni gravate da enormi ipoteche razziali, come gli indiani, i neri, gli immigrati
italiani, irlandesi, cinesi, messicani. Tuttavia, poiché si era trattato di un progetto politico
talvolta forzato, la base della popolazione non sempre lo aveva inteso correttamente, per cui
non venne accettato di buon grado. Del resto, poiché la retorica americana del melting pot
nell’arco di alcuni decenni era progressivamente naufragata, molti gruppi con rivendicazioni
comunitarie erano passati lentamente dalla richiesta di uguaglianza alla richiesta di essere
riconosciuti come diversi e di poter attuare un progetto esistenziale modellato sul loro
concetto etico di buona vita.

I grandi temi che la discussione sul multiculturalismo si trova oggi ad affrontare, dunque,
riguardano in primo luogo le questioni connesse con la differenza d’identita che matura
all'interno di specifiche comunita; in seconda battuta, riguardano le problematiche connesse

® Enciclopedia di Filosofia, Garzanti, Milano 1999, p. 547.
10 J, Rawls, Una teoria della giustizia, Feltrinelli, Milano, 1982.
93



© Logoi.ph — Journal of Philosophy — ISSN 2420-9775 - N. VIII, 20, 2022 — Community-based
(by G. Adesso, S. Cafagna, A. Caputo, B. Cioce, M. Casolaro, M. Losapio, L. Parente, L. Romano, B. Roselli, M. Sardone)

con il riconoscimento dei diritti delle minoranze rispetto alla maggioranza; infine, si pone la
questione del riconoscimento di una differenza che, in quanto tale, richiede un adeguato
peso sociale e politico nella societa.

A seconda di come si articolano queste problematiche, si distinguono due linee principali
di sviluppo del tema: una politica ed una culturalista. Per quanto riguarda la prima, la
richiesta parte da minoranze nazionali ed etniche, che vorrebbero un riconoscimento
adeguato nello Stato in cui vivono, accanto alla maggioranza: ¢ la linea che segue, tra gli altri,
Will Kymlicka in La cittadinanza multiculturale!. Tuttavia, a latere, si profila una lettura
culturalista, proveniente dagli studi antropologici, che ha come base la rivendicazione di
aggregati di persone, cioe specifiche comunita, che si ritrovano e riconoscono
reciprocamente intorno a valori comuni, appartenenze collettive, specificita di genere e, per
finire, comuni esperienze di emarginazione.

All'interno di un concetto generale di multiculturalismo, Andrea Semprini?2 individua un
paradigma epistemologico specifico che caratterizza tale posizione, il cui fondamento va
individuato a partire dalla reazione del pensiero europeo novecentesco nei confronti del
razionalismo, del positivismo e del determinismo. Tale paradigma ha avuto poi influenze
non solo in filosofia, ma anche in sociologia, antropologia e linguistica. Egli tiene a precisare
che questa svolta epistemologica € stata percepita negli Stati Uniti come una modalita di
pensiero specificamente francese, nata soprattutto sotto I'influenza di Baudrillard, Foucault,
Derrida, Lyotard, Saussure, Lacan ed e stata accettata come teoria postmoderna,
un’accezione che, sostiene ancora Semprini, non risulta largamente utilizzata in Europa:

Vainoltre segnalato che numerosi autori considerati gli ispiratori della French Theory, del postmodernismo
e del decostruzionismo sono francesi (Foucault, Baudrillard, Lyotard, e soprattutto Derrida), ma che questi
stessi autori non hanno lo stesso ruolo né godono della stessa centralita nel panorama intellettuale francese
contemporaneo. Paradossalmente, la French Theory € un prodotto tipicamente statunitense (o piu
generalmente anglosassone). In Francia non si osservano le stesse divisioni intellettuali, né le stesse
opposizioni epistemologiche. Il termine postmodernismo, per esempio, vi viene utilizzato raramente e in
modo circostanziato e non ha mai generato un corpus dottrinario e un dibattito costante come oltre
Atlanticos.

Altri tratti specifici dell’epistemologia multiculturale fanno riferimento ad una visione
costruttivista della realta, schema riconducibile anche alla sociologia di Peter Berger e alle
sue ricerche, debitrici della fenomenologia sociale di Alfred Schiitz, autore ritenuto da
Semprini uno dei fondatori dell’epistemologia multiculturale. Concorrono a tale
epistemologia anche il fondamento radicalmente soggettivo delle interpretazioni, da cui
deriva un relativismo dei valori e una dimensione costitutivamente politica della
conoscenza.

A questa impostazione, che sostanzialmente tenderebbe a demolire i presupposti per la
costruzione di un humus fertile per la coesione della comunita, fa da controparte una
impostazione monoculturale, che Semprini farebbe risalire a John Searle, i cui tratti
principali sono riassunti dallo stesso Searle!4 in alcuni punti fondamentali: innanzitutto una
concezione della realta indipendente dalle rappresentazioni umane, siano esse mentali o
linguistiche. In secondo luogo, occorrerebbe accedere ad una concezione della verita come
dipendente dalla precisione della rappresentazione. Infine, occorrerebbe una epistemologia
sociale caratterizzata da una conoscenza oggettiva, che non dipenda dagli atteggiamenti
degli osservatori, ma determini una congruenza netta tra la realta e la sua rappresentazione.

u'W, Kymlicka, Multicultural Citizenship, 1995, tr. it. La cittadinanza multiculturale, il Mulino, Bologna, 1999.
12 A, Semprini, Le multiculturalisme, 2000, tr. it. Il multiculturalismo. La sfida della diversita nelle societa
contemporanee, FrancoAngeli, Milano, 2000.
13 Ivi, pp. 88-89.
14 J, Searle, Postmodernism and the Western Rationalist Tradition, in Arthur e Shepiro, Campus Wars, Boul-
der, West view, 1995, pp. 28-48.

94



© Logoi.ph — Journal of Philosophy — ISSN 2420-9775 - N. VIII, 20, 2022 — Community-based
(by G. Adesso, S. Cafagna, A. Caputo, B. Cioce, M. Casolaro, M. Losapio, L. Parente, L. Romano, B. Roselli, M. Sardone)

Come corollario necessario per accedere a questa forma di ‘ontologia sociale’, compatibile
con la tenuta di una comunita, vi sarebbe, inoltre, una devalorizzazione dei fattori culturali
e simbolici della vita collettiva, che concepisca, cioe, una riduzione dell’attivita del soggetto
alle sue mere funzioni intellettuali e cognitive, fattore che ha come conseguenza ’assunto
secondo il quale il comportamento umano ha una base sostanzialmente biologica.

Si tratta, se vogliamo, di uno dei tanti volti che assume oggigiorno il dibattito intorno alla
liberta e al determinismo, dibattito che vede confrontarsi, da una parte, filosofi, antropologi
e sociologi vicini a correnti fenomenologiche ed ermeneutiche e, dall’altra, neuroscienziati
ed esponenti della filosofia analitica. Con qualche liberta interpretativa, si puo sostenere che
si tratta di un confronto che potrebbe essere riconducibile a quello tra multiculturalisti da
un lato, tendenzialmente disposti ad allargare la base delle comunita, che risulterebbero
sempre ridisegnabili e risemantizzabili, e monoculturalisti dall’altro, piu rigidi nel
rivendicare appartenenze identitarie e comunitarie.

Semprini riporta, del resto, le inevitabili aporie che si manifestano nel dibattito tra
monoculturalisti e multiculturalisti, con i secondi che rimproverano ai primi di avere un
concetto di identita estremamente rigido, essenzialista, che ha trovato, in ultima analisi, un
potente alleato nella genetica, di contro ad una concezione costruttivistica dell'identita e
della comunita.

La critica piu feroce rivolta dal paradigma multiculturalista alla politica liberale
monoculturalista, tuttavia, ¢ quella di ambire ancora una volta ad un universalismo
imperialistico modellato sulla scorta della cultura occidentale, bianca, anglosassone e
protestante (WASP), una critica che non puo non terminare con la necessita di mettere in
discussione e in crisi tutta quanta la modernita, con le sue presunte teorie scientifiche dietro
le quali si celano biechi pregiudizi. A quel paradigma monolitico si cercherebbe, dunque, di
sostituire quello inclusivo della postmodernita con le sue cifre del mondialismo e
dell’ecumenismo etico.

Ad ogni modo, se risulta importante comprendere le differenze tra l'epistemologia
monoculturalista, intrinsecamente universalista e tendente a sostenere una uguaglianza
formale tra tutti gli individui, e [lepistemologia multiculturalista, d’impostazione
relativistica e attenta a rimarcare e difendere le differenze per costruire comunita
transculturali, € pur vero che un interesse maggiore nel dibattito contemporaneo ¢ assunto
dal complesso ventaglio delle posizioni che si confrontano all'interno della stessa corrente
del multiculturalismo.

Semprini individua allinterno di questo grande calderone almeno quattro differenti
correnti politiche, le quali individuano altrettanti modelli sociali per regolare la coesione
all'interno della comunita. In primo luogo, si pone il modello politico liberale classico,
ispirato alla teoria liberale moderna, per cui all'interno dello spazio pubblico tutte le
differenze e le rivendicazioni comunitarie devono essere temporaneamente sospese e
coltivate solo nel privato. Le differenze non sono negate tout court, ma solo demandate alla
sfera individuale, mentre pubblicamente si acquisisce il titolo di cittadino con tutto un
complesso di diritti e doveri. Questo modello ¢ fondato sul presupposto moderno del
primato della politica e della societa rispetto alla comunita e, quindi, sulla possibilita di
separare le rivendicazioni culturali, morali e assiologiche dalle rivendicazioni
specificamente politiche. Si misconoscerebbe, insomma, in questo caso, il fondamento
biopolitico dell’esistenza che, in quanto tale, richiede il diritto di rivendicare anche e
soprattutto nello spazio pubblico un modello specifico di ‘buona vita’. E I'impostazione, per
esempio, adottata dallo Stato francese per la risoluzione della questione del pluralismo: in
virtu del primato assegnato alla sfera politico-sociale, ritenuta neutrale, avalutativa e laica,
si & proceduto ad una forma di integrazione forzata, rivelatasi soltanto apparente. Tale
impostazione ha trascurato, infatti, molte componenti culturali comunitarie e ha bistrattato
il riconoscimento identitario delle differenze, fino a rasentare, paradossalmente, posizioni
affini a forme di monoculturalismo illiberale. L'impasse di questo modello liberale, nella

95



© Logoi.ph — Journal of Philosophy — ISSN 2420-9775 - N. VIII, 20, 2022 — Community-based
(by G. Adesso, S. Cafagna, A. Caputo, B. Cioce, M. Casolaro, M. Losapio, L. Parente, L. Romano, B. Roselli, M. Sardone)

fattispecie quello francese repubblicano, sta nel fatto di aver proposto e sostenuto una
integrazione soltanto formale e non concreta. Il risultato € stato che le generazioni successive
alle prime immigrate in Francia, magrebine e subsahariane, hanno fatto esperienza di una
marginalizzazione progressiva, che si ¢ consumata pragmaticamente nella esclusione da
uffici pubblici e nella ghettizzazione delle banlieux delle metropoli, fino a sfiorare la
tragedia, come e accaduto nel 2006.

Un secondo modello € definito liberale multiculturale, riconducibile a quello canadese di
Will Kymlicka, il quale prevede di allargare la sfera del privato alla competenza non esclusiva
dell'individuo, ma del gruppo comunitario etnico, religioso ecc., pur condividendo un nucleo
centrale attraverso il quale si gestisce la coesione sociale nello spazio pubblico. Con questi
presupposti, Kymlicka appare 'esponente pitl rappresentativo del dibattito multiculturale
nordamericano, giacché egli «tenta in qualche modo la quadratura del cerchio: riuscire a
conciliare i principi individualistici universali del liberalismo con I'evidenza delle pluralita
delle societa e delle richieste di riconoscimento che provengono da gruppi non sempre
appartenenti alla tradizione liberale» 5. Persistono, tuttavia, anche in questo modello alcune
debolezze teoriche, dovute principalmente alla difficolta di riconoscere all’interno della
stessa societa quei gruppi che non condividono la matrice liberale e procedurale della
democrazia, rimanendo cosi tronco e risolutivo proprio nei suoi aspetti piu decisivi.

Il terzo modello che Semprini individua e definito multiculturalista ‘massimalista’ e fa
riferimento alla posizione specifica dei comunitaristi, con Charles Taylor in testa, seguito
poi dal modello del Corporate Multiculturalism, di cui tratteremo piu avanti.

Cio che, tuttavia, ci preme sottolineare in questa disamina archeologica e fenomenologica
relativa alla tenuta della comunita e che tra tutti i modelli presentati quello che risponde
maggiormente alle esigenze di un riconoscimento dell'identita e di convivenza collettiva
all'interno di uno spazio democratico rimane quello di Kymlicka, anche se esso si fermerebbe
soltanto ad un livello politico e trascurerebbe il ruolo che le comunita giocano nella
riconquista della sfera pubblica a partire, ad esempio, dal fenomeno religioso, talvolta anche
in maniera aggressiva, paventando derive integraliste e fondamentaliste.

Il sociologo italiano Pierpaolo Donati, oltre a presentare altrettanto chiaramente le varie
sfumature del multiculturalismo, offre una prospettiva di soluzione dell'impasse in cui ¢
incorso il dibattito tra il liberalismo, da una parte, e il comunitarismo, dall’altra. L’obiettivo
specifico dell’autore e, infatti, quello di smascherare la veste ideologica del
multiculturalismo, facendo emergere la necessita di risolvere le questioni relative ai conflitti
intersoggettivi per mezzo di una ‘ragione relazionale interculturale’:

In quanto ideologia, il multiculturalismo non € solo una soluzione che possa esprimere un progetto di
societa civile, per il semplice fatto che esclude in linea di principio la possibilita e la necessita di edificare
un mondo comune. Le alternative alle fratture della societa possono essere cercate in un programma di
interculturalita in cui 'inter (cio che sta fra le culture) deve essere letto, interpretato e agito attraverso un
paradigma relazionale. Il senso di tale paradigma € di espandere la ragione dalla persona umana alle
relazioni sociali, in modo tale che la ragione possa giocare il ruolo di mediazione fra le culture. Chiamero
questa ragione la ‘ragione relazionale’.16

La specifica posizione di Donati introduce, tuttavia, un altro termine interessante nella
questione che stiamo analizzando e, cioe, quello di intercultura. Premesso che Donati
distingue tra un multiculturalismo comunitarista ed un multiculturalismo pluralista (alla
Kymlicka, per intenderci), egli introduce anche la categoria dell’interculturalita, intesa
come una prospettiva tutta europea di integrazione tra comunita, fondata su una forma di
costituzionalismo patriottico o civico. Generalmente si fa risalire questa posizione a Jiirgen
Habermas, il quale si mostra fondamentalmente critico nei confronti della soluzione

15 M.L. Lanzillo, Il multiculturalismo, Laterza, Roma-Bari, 2005, p. 48.
16 P, Donati, Oltre il multiculturalismo, Laterza, Roma-Bari, 2008, p. 19.
96



© Logoi.ph — Journal of Philosophy — ISSN 2420-9775 - N. VIII, 20, 2022 — Community-based
(by G. Adesso, S. Cafagna, A. Caputo, B. Cioce, M. Casolaro, M. Losapio, L. Parente, L. Romano, B. Roselli, M. Sardone)

comunitarista perché passa dal bisogno di riconoscimento identitario e comunitario alla
pretesa di autoorganizzazione e autarchia all'interno di uno Stato di diritto.

Habermas, in particolare, sostiene che il discorso sulla necessita di garantire una
sopravvivenza ad un gruppo comunitario particolare non puo essere seriamente perseguita,
dal momento che il diritto di esprimere sé stessi va garantito, sempre e comunque, al singolo
individuo, non ad una particolare cultura o comunita, all'interno della quale I'individuo deve
pur restare libero di aderire o meno, infatti:

Le tradizioni culturali e le forme di vita in esse articolate, si riproducono di regola per il fatto di convincere
tutti coloro le cui strutture della personalita ne risultano influenzate, motivandoli ad assimilarle e a
svilupparle in una maniera produttiva. Uno stato di diritto non puo rendere possibile questa prestazione
ermeneutica necessaria alla riproduzione culturale dei mondi di vita. Invece una “sopravvivenza garantita”
dovrebbe necessariamente sottrarre ai partecipanti proprio quella liberta del dire -si e dire -no che ¢ oggi
preliminare a qualunque acquisizione, o presa in cura, di una data eredita culturale’.

La tutela giuridica di una determinata identita collettiva comunitaria all’interno di uno
Stato di diritto impedirebbe al singolo membro di una specifica comunita la possibilita di
aderire ad una identita diversa da quella del gruppo al quale appartiene. Si finirebbe cosi per
mortificare la scelta di un singolo individuo e questo non per mezzo di metodi coercitivi, ma
con un semplice stratagemma, messo in evidenza dalla sociologia della conoscenza,
attraverso il quale lattore sociale nella socializzazione primaria e secondaria viene a
‘convincersi’, come scrive Habermas, del fatto che quelle determinate strutture della
personalita gli appartengono come qualita essenziali. Lo Stato di diritto democratico deve,
in sostanza, per definizione, garantire al singolo individuo la libera espressione della propria
personalita.

Scartata la possibilita di costituire enclaves culturali comunitarie all'interno dello Stato
di diritto, Habermas osserva che nella pubblica discussione democratica € implicita una
certa tendenza all’affermazione della maggioranza, la quale, uscita eventualmente vincitrice
dal dibattito pubblico, va sempre incontro all’autotrasformazione, all’evoluzione. In
sostanza, il fenomeno delle cosiddette ‘biografie spezzate’, cioe la possibilita di poter
liberamente decidere di battezzarsi con rito cristiano, sposarsi con rito cattolico e morire in
forma laica andrebbe garantito per Habermas dal diritto costituzionale. Anzi, si tratta di un
presupposto fondamentale del vivere civile che va salvaguardato contro la formazione di
identita collettive e chiusure comunitarie che paralizzino lo sviluppo delle singole
personalita:

Nelle societa multiculturali, la convivenza giuridicamente equiparata delle forme-di-vita significa garantire
a ogni cittadino tutto un ventaglio di possibilita. Per un verso c’é la possibilita d’'invecchiare, senza subire
umiliazioni, nel mondo tradizionale della propria cultura e di allevare in essa i propri figli, il che significa la
possibilita di confrontarsi con questa cultura (cosi come con qualunque altra), di svilupparla in maniera
convenzionale oppure di trasformarla. Per un altro verso c’¢ la possibilita di dimenticare tacitamente gli
imperativi di questa cultura oppure di dichiarare loro guerra in maniera autocritica, continuando a vivere
con il rovello di aver rotto i ponti (o addirittura con una sorta d’identita scissa):8.

I detrattori di Habermas affermano che con questo punto di vista la societa multiculturale
risulterebbe, insomma, una specifica presa di posizione ideologica da realizzare per mezzo
di un programma politico e giuridico, finalizzata a salvaguardare de iure quello che all’analisi
sociologica sarebbe I'universo comunitario descritto mediante il pluralismo dei mondi della
vita. Mentre quest’'ultimo sarebbe uno sguardo descrittivo e genealogico, puramente

17 J. Habermas, Kampf um Anenrkennung im demokratischen Rechtsstaat, 1996, tr. it. Lotta di
riconoscimento nello stato democratico di diritto, in J. Habermas, C. Taylor, Multiculturalismo. Lotte per il
riconoscimento, Feltrinelli, Milano, 2008, p. 89.
18 Tvi, p. 1.

97



© Logoi.ph — Journal of Philosophy — ISSN 2420-9775 - N. VIII, 20, 2022 — Community-based
(by G. Adesso, S. Cafagna, A. Caputo, B. Cioce, M. Casolaro, M. Losapio, L. Parente, L. Romano, B. Roselli, M. Sardone)

fenomenologico della situazione pluralistica, in Habermas il multiculturalismo
assumerebbe, pericolosamente, le fattezze di un programma ben definito.

Al tempo stesso, Habermas si mostra molto critico nei confronti di quei programmi
comunitari fondamentalisti che cercano di ripristinare un paradigma antico, o antiquato,
che si richiama ad una presunta eta dell’oro nella societa moderna. Egli ritiene che un simile
atteggiamento imitatore e chiuso verso l’esterno sia un fenomeno tipicamente moderno,
frutto di quella modernita che, come sostiene Peter Berger, risulta caratterizzata dall’assenza
di certezze, di un paradigma identitario unico e univoco.

E per questo che Habermas, con Rawls, ritiene incompatibile un modello fondamentalista
con il moderno Stato di diritto e con una societa liberale, perché esso rivendicherebbe una
verita autentica contro la pretesa di validita di altri modelli culturali, altre istanze morali,
rifiutando un riconoscimento reciproco. C’¢ una commistione di integrazione etica ed
integrazione politica nel fondamentalismo che non consente I'eguale fruizione di diritti da
parte di ciascun cittadino e di ciascuna cittadina: I'istanza etica comunitaria non puo essere
né il presupposto né il risultato di una elaborazione politica societaria, nonostante ciascun
cittadino e ciascuna cittadina possano essere portatori di un concetto personale di buona
vita.

Il programma interculturale di Habermas, dunque, consiste nel non confondere questo
minimum etico, condiviso dalla comunita politica e ratificato a livello giuridico in un
apparato costituzionale, con la pretesa di fondare una miriade di comunita subpolitiche che,
sottraendosi al dibattito pubblico e all'ipotesi autotrasformatrice, avochino a sé un
riconoscimento e una imposizione etica di tipo coercitivo su tutta la stessa comunita. La
societa liberale multiculturale fondata su questa forma di patriottismo costituzionale deve
salvaguardare giuridicamente il pluralismo delle istanze etiche, cioe delle Lebenswelten:

Nello stesso tempo, questo contenuto etico del patriottismo costituzionale non deve compromettere la
neutralita del diritto rispetto al pluralismo delle diverse comunita etiche integrate a livello subpolitico. Esso
deve invece acuire il senso della pluralita e integrita delle varie forme di vita coesistenti in una societa
multiculturale. Il punto decisivo ¢ salvaguardare la differenza tra questi due livelli d’integrazione?.

Un simile punto d’arrivo € teorizzato anche da Axel Honneth, altro esponente della scuola
di Francoforte, il quale, pero, nel tentativo di conciliare la tradizione universalistica del
liberalismo con quella particolaristica della rivendicazione identitaria tipica del
comunitarismo, rimane invischiato nello schema hegeliano della lotta per il
riconoscimento2°. Tuttavia, nonostante il tentativo generoso, come scrive Donati, di
abbozzare un modello di societa interculturale, Honneth resta imprigionato nel postulato
hegeliano per cui il riconoscimento civile passa esclusivamente attraverso la forma politica
dello Stato, un sistema abbastanza totalitario e poco liberale di gestire le rivendicazioni
identitarie che partono dai singoli soggetti e si allargano alle comunita e che generano, alla
fine, perniciose forme di comunitarismo.

2. Il comunitarismo

Nel corso della storia vi sono stati diversi tentativi teorici e pratici di fondare baluardi
identitari che funzionassero come contenitori comunitari2t. Forme di comunitarismo si sono
date a partire da Aristotele, il quale postulava una necessaria continuita tra comunita e
societa, una sorta di passaggio naturale che non prevedeva alcuna deliberazione da parte del
soggetto.

19 Ivi, pp. 94-95.
20 Cfr. A. Honneth, Kampf um Anerkennung. Grammatik sozialer Konflikte, 1992, tr. it. Lotta per il
riconoscimento. Proposte per un’etica del conflitto, il Saggiatore, Milano, 2002.
21 Cfr. V. Pazé, Il comunitarismo, Laterza, Roma-Bari, 2004.
98



© Logoi.ph — Journal of Philosophy — ISSN 2420-9775 - N. VIII, 20, 2022 — Community-based
(by G. Adesso, S. Cafagna, A. Caputo, B. Cioce, M. Casolaro, M. Losapio, L. Parente, L. Romano, B. Roselli, M. Sardone)

Per delimitare con nettezza le questioni che ricadono all'interno di questo specifico
macro-contenitore teorico legato al multiculturalismo, una definizione chiara di
comunitarismo sarebbe, dunque, da ricondurre ad una dottrina politica di tipo
organicistico:

Sara allora definibile come comunitarismo qualsiasi teoria normativa o ideologia che applichi la metafora
della famiglia e/o del gruppo di amici allo Stato, alla nazione, alla classe sociale e che pensi il legame sociale
sul modello delle relazioni esistenti nei piccoli gruppi. O ancora, fuor di metafora, che concepisca lo Stato e
altri enti collettivi complessi come aggregazione di piu famiglie o gruppi ad esse assimilabiliz2.

La tendenza principale del comunitarismo, pertanto, sarebbe quella di assumere un
gruppo ristretto, quale puo essere la famiglia o una cerchia di amici, come emblema di un
modello statale piu allargato. In queste formazioni sociali ristrette vengono messe in atto
forme di vita regolate non da norme giuridiche o da burocratiche amministrazioni, ma da
legami affettivi, spontanei, sicuramente armoniosi.

Tuttavia, nel dibattito contemporaneo si ricomincia a parlare di comunitarismo, inteso
principalmente come reazione a quella forma di liberalismo e a quel concetto di democrazia
procedurale di Rawls, a partire dagli anni ’80, sempre in ambienti nordamericani. Nel 1981
Alasdair MacIntyre con Dopo la virtu23 e 'anno successivo Micheal Sandel con Il liberalismo
e 1 limiti della giustizia4 riprendono alcuni vecchi schemi aristotelici e tomisti e, ispirandosi
vagamente a forme di collettivismo religioso, socialista o corporativista, di cui la storia ha
gia avuto modo di fare esperienza, pongono al centro del dibattito sul multiculturalismo la
necessita di riconoscere alle minoranze una certa dose di autonomia per poter portare avanti
il proprio modello culturale di esistenza, una sorta di ‘opzione di minoranza’.

In realta, il principale bersaglio dei comunitaristi sembra essere proprio Rawls, poiché il
modello di liberalismo da lui teorizzato si fondava su una concezione astratta di soggetto, il
quale interverrebbe nello spazio pubblico, cercando di realizzare una sorta di giustizia,
sgombro da quei progetti o fini di cui gli individui si fanno necessariamente interpreti e verso
i quali cercano di indirizzare la societa. Secondo I'opinione di Rawls, infatti, alla base del
processo di costruzione di una comunita vi sarebbe una sottile operazione antropologica per
cui ogni soggetto sarebbe in grado, autonomamente, di distinguere e secernere le proprie
credenze, cioe tutto cio che contribuisce a formare la propria identita personale, dai progetti
collettivi. Sandel contrappone a questo soggetto vuoto (unencumbered self) un soggetto
reale, con tratti distintivi che si formano come stabili pregiudizi baconiani nel momento in
cui egli si costruisce una realta a partire dalla socializzazione primaria e secondaria. Si tratta
di un soggetto inevitabilmente pieno (encumbered self), eticamente orientato che, in quanto
tale, lavora a partire dalla sua minima comunita per raggiungere, in seguito, la societa civile
e realizzare concretamente a livello istituzionale quegli obiettivi morali, politici e sociali di
cui egli stesso e portatore.

All'interno di questa prospettiva si riconosce anche il filosofo canadese Charles Taylor, il
quale condivide con Berger I’'assunto secondo il quale la realta non € che una costruzione
sociale organizzata intorno a cio che viene ritenuto come conoscenza sin dalla nascita.
Tuttavia, mentre Berger, nell'ultima parte della sua produzione, evidenzia il discreto grado
di autonomia che il soggetto possiede nel passare da una comunita ad un’altra, come afferma
anche Bauman, Taylor sostiene che il soggetto abbia un obbligo morale nei confronti della
sua comunita. Questo fa si che il soggetto possa sostenere un ideale collettivamente orientato
- e non semplicemente individualistico - di ‘vita buona’ e, al fine di raggiungere obiettivi
specifici all'interno della societa, egli stabilisca alleanze di volta in volta piu vantaggiose
all'interno della pubblica arena con chiunque condivida i suoi principi.

22 [vi, p. 7.
23 A. MaclIntyre, Dopo la virtu, Feltrinelli, Milano, 1988.
24 M. Sandel, Il liberalismo e i limiti della giustizia, Feltrinelli, Milano, 1994.
99



© Logoi.ph — Journal of Philosophy — ISSN 2420-9775 - N. VIII, 20, 2022 — Community-based
(by G. Adesso, S. Cafagna, A. Caputo, B. Cioce, M. Casolaro, M. Losapio, L. Parente, L. Romano, B. Roselli, M. Sardone)

Nel testo divenuto fulcro del dibattito sul multiculturalismo, che raccoglie anche la
risposta di Habermas al comunitarismo di Taylor, quest’'ultimo afferma che la societa
contemporanea vede I'esplosione di controversie e rivendicazioni, anche violente, a causa
del mancato o parziale riconoscimento di alcune minoranze di soggetti da parte delle
maggioranze. Taylor cita casi di intere popolazioni che hanno subito misconoscimenti
radicali della propria identita, come i neri, gli indigeni, ma anche il mondo femminile, inteso
come gruppo consistente della popolazione mondiale che ha subito amputazioni notevoli
nell’espressione della propria liberta e autodeterminazione a causa di un mancato
riconoscimento sociale. La tesi fondamentale, dunque, che I'autore s’impegna a dimostrare
€ che un riconoscimento delle minoranze sarebbe un imperativo universale: «Un
riconoscimento adeguato non ¢ soltanto una cortesia che dobbiamo ai nostri simili: € un
bisogno umano vitale»2s.

Con Berger, Taylor sostiene che in una societa in cui la realta soggettiva coincide con
quella oggettiva, perché di fatto vi € un unico universo simbolico totalizzante che funziona
correttamente come legittimazione e fonte di costruzione identitaria: li non c’¢ un problema
di riconoscimento e nemmeno di crisi d’identita. «Nell’epoca precedente il riconoscimento
non costituiva mai un problema; c’era un riconoscimento generale, connaturato all’identita
derivata socialmente per il semplice fatto che quest’'ultima si basava su categorie sociali che
tutti davano per scontate»26.

La societa moderna, smantellando I'universo simbolico totalizzante e creando identita
individualizzate irripetibili, ha prodotto due diverse politiche sostenibili, ma profondamente
contraddittorie. La prima € quella dell'universalizzazione della dignita, la quale prevede
riconoscimento e uguaglianza per tutti gli esseri umani; la seconda e quella del
riconoscimento dell’identita, che implica sostegno e sussidiarieta per le minoranze
discriminate da una cultura che rischia di esercitare la sua egemonia per via della forza
maggioritaria.

Lo schema proceduralista liberale, che Taylor critica, puo essere tacciato, in primo luogo,
di eliminare tutte le differenze, di costituire una societa omogenea e piatta, ma al tempo
stesso potrebbe essere accusato di non essere effettivamente un terreno sul quale tutte le
culture possano confrontarsi. Il liberalismo, infatti, viene spesso concepito come una
filiazione della societa occidentale e quindi inevitabilmente connesso con la cristianita, se
non proprio un effetto della cristianita che sin dall’antichita aveva sperimentato forme di
separazione tra Stato e Chiesa. Ad ogni buon conto, 'immagine che un soggetto di una
cultura diversa da quella occidentale ha del liberalismo non € certamente quella di un
terreno neutrale, anche a causa di una sorta di incapacita da parte di molte altre culture di
distinguere, ad esempio, tra religione e politica.

Aben vedere, € proprio questa circostanza che mette seriamente in crisi il modello politico
del multiculturalismo, perché, da una parte, si tende a vantare la superiorita intellettuale di
quel modello filosofico da cui discende la societa liberale, relegando in secondo piano tutte
le altre forme politiche di gestione delle differenze; dall’altro, il fatto che le societa
occidentali siano oggi ‘porose’, vale a dire pluraliste, impone la necessita di tener presente le
richieste delle culture altre, di cui non si possono respingere totalmente le prerogative. A
questo punto Taylor riprende il discorso sul riconoscimento per mostrare che
latteggiamento da avere nei confronti delle altre culture non e quello della sbrigativa
accondiscendenza o quello del rifiuto totale, ma quello ermeneutico della comprensione e
della fusione degli orizzonti.

25 C. Taylor, The Politics of Recognition, 1992, tr. it. La politica del riconoscimento, in J. Habermas, C. Taylor,
Multiculturalismo. Lotte per il riconoscimento, cit., p. 10.
26 [vi, cit., p. 20

100



© Logoi.ph — Journal of Philosophy — ISSN 2420-9775 - N. VIII, 20, 2022 — Community-based
(by G. Adesso, S. Cafagna, A. Caputo, B. Cioce, M. Casolaro, M. Losapio, L. Parente, L. Romano, B. Roselli, M. Sardone)

Il punto, infatti, non & tanto quello di lasciare che le culture minoritarie esprimano e
conservino sé stesse, ma quello di riconoscerle e dare loro pari dignita perché e proprio il
meccanismo del riconoscimento che genera e forgia I'identita dei soggetti.

Seguendo in questo percorso Frantz Fanon, si potrebbe anche pensare che l'unica
modalita che i popoli e le culture sottomesse da secoli abbiano per riscattare la loro posizione
di esseri inferiori, in cui hanno finito pure per crederci, sia quella della rivendicazione
violenta, un rovesciamento aggressivo, come nel caso della dialettica servo-padrone di
Hegel. Certo, quella violenta, avverte Taylor, € solo una modalita, peraltro non necessaria,
che una minoranza avrebbe per farsi accettare e riconoscere dalla maggioranza, ma esiste,
tuttavia, un’altra possibilita meno cruenta, ma altrettanto incisiva. Si tratterebbe, ad
esempio, di lavorare a livello culturale ed educativo e prevede I'inserimento nei programmi
scolastici e universitari di scrittrici, di autori neri o musulmani e cosi via, al fine di fornire
un modello di identificazione alle persone di cultura non maschile-europea-americana, in
cui questi ultimi possano identificarsi e porsi sullo stesso piano politico e sociale degli altri.

Il punto di partenza del discorso di Taylor € che bisogna ritenere ‘presuntivamente’ che
tutte le culture siano ugualmente importanti per gli uomini e, in quanto tali, vadano studiate
e comprese, mentre le politiche liberali proceduraliste dell'uguale rispetto si arenano di
fronte alle ‘cecita alle differenze’ che esse mettono in atto. Risulta, ad esempio,
estremamente importante lo studio di tutte le culture presenti in un territorio, perché
giungere al riconoscimento vuol dire esprimere un giudizio di valore a partire dalla loro
comprensione reale e non per mezzo di un atto paternalistico che, in quanto tale, verrebbe
rifiutato. L’analisi di Taylor, in sostanza, e tesa ad affermare che 'immagine del diverso e
stata storicamente percepita come deviante e assimilata dalle maggioranze come
devalorizzante, al punto da intaccare profondamente I'identita dei gruppi minoritari stessi.

La lettura culturalista del comunitarismo, dunque, oltre ad affrontare la specifica
questione dell'identita nella comunita, si concentra principalmente intorno alle
rivendicazioni da attuare istituzionalmente nella societa, per mezzo della cosiddetta
affirmative action, a partire da due fattori che generano discriminazioni: l'istruzione e la
differenza sessuale.

Una persona si sente effettivamente libera se possiede un alto grado d’istruzione, capace
di provvedere autonomamente a sé stessa, ma di fatto negli USA molti cittadini e cittadine
di colore sono stati limitati in cio a causa del secolare stato di schiaviti che ha impedito loro
di accedere ad un livello di vita economica superiore in grado di permettersi gli studi
secondari. Per far fronte a questo problema si e optato per una politica multiculturale, nella
fattispecie sostenendo laffirmative action: poiché per molto tempo alcuni soggetti non
hanno goduto di simili diritti, allora, come forma di risarcimento si predispone un certo
numero di posti all'interno dei colleges e delle universita per i cittadini di colore, oppure
delle prove facilitate per agevolare il loro accesso. Questo dispositivo ha causato, dicono i
piu critici, I'esclusione dai colleges dei migliori per far posto a coloro i quali avessero
totalizzato meno punti, ma fossero di colore! Mutatis mutandis € lo stesso principio che ha
portato al riconoscimento delle controverse quote rosa per l'ingresso delle donne nelle
cariche pubbliche.

L’altro problema legato all’istruzione € connesso con i programmi scolastici. Per dare la
possibilita alle minoranze di riconoscersi in una cultura di appartenenza, negli Stati Uniti
sono stati rivisti i manuali in uso negli istituti, i quali poi, successivamente, sono stati
rifiutati proprio dagli stessi gruppi minoritari. Ora, ¢ evidente che, al di la delle intenzioni
nobili delle rivendicazioni minoritarie, un’imposizione amministrativa di quote facilitate e
programmi che favoriscano il riconoscimento non risolve la questione dell’autostima dei
soggetti e non incrementa la fiducia in sé stessi.

Del resto, la ‘guerra dei sessi’ e, di fatto, I'altra faccia della rivendicazione comunitarista
nordamericana. Mentre il femminismo degli anni 70 avanzava pretese politiche ed
economiche, quello culturalista contemporaneo ¢ arroccato su posizioni principalmente

101



© Logoi.ph — Journal of Philosophy — ISSN 2420-9775 - N. VIII, 20, 2022 — Community-based
(by G. Adesso, S. Cafagna, A. Caputo, B. Cioce, M. Casolaro, M. Losapio, L. Parente, L. Romano, B. Roselli, M. Sardone)

morali, finalizzato a far emergere dalla secolare discriminazione una identita specificamente

femminile. Paradossalmente, mentre la generazione precedente del femminismo aveva
combattuto per eliminare qualsiasi forma di regolamentazione del comportamento, a partire
dalle scuole e dalle universita, la nuova generazione comunitarista lavora in stretto contatto
con la giurisprudenza per reintrodurre nuove regole e nuove norme di diritto.

Il punto & che il comunitarismo, portato alle estreme conseguenze, come in questi casi,
rischia di assumere forme inconciliabili con gli stessi principi democratici, fino a diventare,
come afferma Amartya Sen, una forma di monoculturalismo plurale.

Da questo punto di vista, se la posizione di Taylor risulta alquanto moderata, come del
resto quella di Michael Walzer di Sulla tolleranza??, le prospettive di Sandel, MacIntyre e
Roberto Mangabeira Unger risultano molto piu radicali e reazionarie. Bisogna infatti
distinguere tra almeno due generazioni di comunitaristi:

La prima, «debole», solleva problemi di fondazione filosofica, ma accetta nella sostanza le istituzioni liberali
dello Stato laico e di diritto (pur con alcune significative varianti, come abbiamo visto). Di questo filone
farebbero parte Walzer e Taylor a cui si potrebbero aggiungere Will Kymlicka e molti autori appartenenti
alla «nuova generazione» del comunitarismo, pii moderata e incline al compromesso rispetto alla
precedente, come Bellah, Selznick ed Etzioni. Dall’altra parte vi sarebbe la posizione dei comunitaristi piu
radicali, come Sandel e MacIntyre, nonché il primo Unger, implicante un’aperta contestazione dei valori e
delle istituzioni liberali, anche se non un’altrettanto chiara prefigurazione di una credibile alternativa, che
vada oltre l'accorato appello rivolto in After Virtue ai pochi e dispersi estimatori della virtti, a creare piccole
comunita entro cui attendere, come san Benedetto circondato dai barbari, I'avvento di tempi migliorizs.

Si potrebbe brevemente anche tracciare un quadro di quello che € stato il dibattito
comunitarista in Italia, prima che I’emergenza pandemica e il conflitto nel cuore dell’Europa
spostassero I'asse dell’agenda setting sociale e culturale su altre questioni.

In primo luogo, una eco notevole in Italia ebbe il progetto di Alain de Benoist di fondare
filosoficamente e politicamente una dottrina comunitaria ad uso e consumo della Nuova
destra, progetto accolto da Marco Tarchi con la direzione negli anni 70 della rivista «La voce
della fogna», in cui il politologo italiano, noto agli ambienti di destra, criticava
I'establishment del Movimento Sociale Italiano. Sulla scorta del pensiero di Tarchi, nel 2005
Massimo Fini fondo Movimento Zero2% (Mo), una organizzazione che raccoglieva un gruppo
di intellettuali fortemente critici nei confronti del liberalismo e del marxismo, intesi come
due facce della stessa medaglia. Ispirandosi alle idee di Benoist, Fini criticava qualsiasi
intromissione occidentale nelle culture altre, sosteneva la formazione di piccole comunita
organizzate sulla base di una democrazia diretta, nonché un ritorno graduale a forme di
autoproduzione e autoconsumo e, infine, sosteneva ogni forma di autodeterminazione dei
popoli.

Sostanzialmente concorde con Massimo Fini sul fatto che le vecchie opposizioni
destra/sinistra siano pressoché inutilizzabili, ma distante da wuna prospettiva
antimodernista, € il filosofo Costanzo Preve, il quale con la rivista «Comunismo e
Comunitarismo»3° ha dato vita nel 2008 ad una forma di comunismo comunitario
fortemente critico nei confronti della sinistra italiana, accusata di cecita e di servilismo
imperialista. Preve intende strappare alla riflessione di destra la paternita del concetto di
comunitarismo e dimostra che I'autentico pensiero marxiano, quello dei Grundrisses!, ci
consegna la reale configurazione comunitaria dell’organizzazione sociale. Preve contesta
aspramente, quindi, le posizioni del cosmopolitismo liberaldemocratico, che ambiscono ad

27 M. Walzer, Sulla tolleranza, Laterza, Roma-Bari, 2000.
28V, Pazé, Il comunitarismo, cit., p. 91.
29 Cfr. il sito www.movimentozero.it.
30 Cfr. il sito www.comunitarismo.it.
3t K. Marx, Grundrisse der Kritik del politischen Okonomie (Rohentwurf) 1857-1858, 1953, tr. it. Lineamenti
fondamentali per la critica dell’economia politica (1857-1858), 2 voll., La Nuova Italia, Firenze, 1997.
102



© Logoi.ph — Journal of Philosophy — ISSN 2420-9775 - N. VIII, 20, 2022 — Community-based
(by G. Adesso, S. Cafagna, A. Caputo, B. Cioce, M. Casolaro, M. Losapio, L. Parente, L. Romano, B. Roselli, M. Sardone)

una irrealizzabile sovranita mondiale unificata, dacché I'intera civilta € ontologicamente un
prodotto del linguaggio e del lavoro, quindi costruita all'interno dei confini nazionali.
Parimenti il filosofo italiano critica le altrettanto pittoresche ingenuita del
multiculturalismo, inteso come laffermazione di un’unica cultura derivante dalla
commistione di elementi provenienti da piu culture. Tutto questo per Preve non € che una
conseguenza dell’americanizzazione del mondo, per cui strizzando 'occhio a Etzioni, Taylor
e Maclntyre, s'impegna in una profonda analisi del pensiero marxiano oltre le limitate
prospettive della politica, ma anche oltre le aberranti derive filosofiche di Toni Negri3? e
degli exlottacontinuisti che hanno, a suo avviso, perso la bussola della lucidita.

3. L’ibridismo

Il punto di vista che, invece, vogliamo valorizzare e che abbiamo separato dalle due
prospettive precedenti prende le mosse da un radicale ripensamento del concetto di identita,
se non proprio dalla totale negazione di esso in accordo ad una serie di considerazioni
maturate in ambienti antropologici, filosofici e letterari. Nel solco di questo ripensamento
dell'identita, anche il concetto di comunita, ovviamente, subisce un ridimensionamento,
fino quasi a scomparire e passare completamente in secondo piano nelle priorita del soggetto
moderno.

Se, dunque, la prospettiva liberale multiculturalista e quella interculturale prendono atto
dell’esistenza di una identita individuale e collettiva che va, in qualche modo, regolata
all'interno dello spazio pubblico, mentre la prospettiva comunitarista cerca di riaffermare
la differenza connessa con la rivendicazione della singolarita delle identita specifiche, chi
sostiene I'ibridismo, il meticciato e il creolismo a vario titolo ingaggia una dura lotta a livello
teorico, sociologico e antropologico per mostrare il non-sense del concetto stesso di identita,
al fine di prospettare una societa in cui tutte quante le differenze culturali e comunitarie si
annullino in un quadro di perfetto irenismo.

Dal momento che, di fatto, non prende in considerazione la differenza d’identita tra i
soggetti, riteniamo che vada inserito in questo quadro anche quello che Semprini definisce
Corporate Multiculturalism. Si tratta di una modalita di gestire la differenza a partire non
dall’esigenza di riconoscimento, ma dalla comune partecipazione all'universo pragmatico
del mercato, delle mode, della fruizione di spazi comuni, ma certamente non a partire da
contesti strettamente politici. Non ci si preoccupa, in questo caso, dello studio della cultura
dell’altro, della coesione comunitaria dei gruppi etnici, né tantomeno delle loro
rivendicazioni morali e religiose, ma li si mette di fronte ad uno spazio di condivisione
consumistico, estremamente livellante, pensando cosi di poter raggiungere una superiore
integrazione sociale. Esistono diversi livelli di integrazione ben riuscita secondo questo
schema, sbandierati a livello mediatico attraverso lo sport, gli spot televisivi, le
manifestazioni pubbliche e fenomeni affini che servono, in fondo, per mostrare la retorica
di un modello cosmopolitico felice. In realta, si tratta di un modello che funziona solo per
alcune élites culturali, alle quali si concedono doppi passaporti, mentre da a tutti gli altri e
le altre solo la parvenza di accedere a determinate posizioni sociali, salvo poi ricacciare
forzatamente nelle proprie identita tutti i soggetti ritenuti degli ‘scarti umani’ da logiche
discriminanti tristemente dilaganti.

Effettivamente, questo ibridismo di consumo sopprime gli aspetti che differenziano i
gruppi sulla base di rivendicazioni etniche, razziali o religiose, ma introduce una variante di
tipo economico. Alla fine ci si ritrova all'interno di schemi economicistici, sempre di marca
liberale, per cui, ancora una volta, sara il mercato globale, con la sua famigerata mano
invisibile, a risolvere tutte le controversie sociali e culturali.

32 Cfr. M. Hardt, T. Negri, Empire, 2000, tr. it. Impero, RCS, Milano, 2001.
103



© Logoi.ph — Journal of Philosophy — ISSN 2420-9775 - N. VIII, 20, 2022 — Community-based
(by G. Adesso, S. Cafagna, A. Caputo, B. Cioce, M. Casolaro, M. Losapio, L. Parente, L. Romano, B. Roselli, M. Sardone)

Al di la dal Corporate Multiculturalism, negli ambienti nordamericani € rinomata anche
la prospettiva ibridante di Hollingers3, secondo la quale sarebbe opportuno che le cinque
componenti etniche del pentagono americano, vale a dire la componente degli indiani nativi,
degli anglosassoni, dei neri, degli immigrati cattolici europei e degli immigrati ispanici,
possano fondersi, come accade quotidianamente nella vita concreta dei cittadini, in una
unica identitd fino a realizzare una comunitd americana postetnica. E evidente che un
discorso di questo genere condurrebbe a lungo termine ad una nuova forma di
monoculturalismo con dei caratteri ben definiti, una cultura condivisa ed una linguistica
stabilita. In fondo, in questa prospettiva la differenza ¢ stata soltanto inglobata, superata,
ma non accettata e riconosciuta. La prospettiva di Hollinger ¢ il segno di un’avanzata
ibridazione, di una concreta possibilita di superare le remore interne al multiculturalismo
americano nella vita quotidiana, ma lascia effettivamente insoluta la questione di principio
ed &, tra le altre cose, lungi dell’essere legittimata e condivisa a livello politico e istituzionale.

Inserendosi nel dibattito nordamericano, ma profondamente esperto delle dinamiche in
atto in Europa riguardo alla questione dell'integrazione sociale dei gruppi che rivendicano
un riconoscimento, I'economista indiano Amartya Sen, premio Nobel nel 1998, affronta il
dibattito sul multiculturalismo da una prospettiva molto vicina a quella dell’ibridismo,
inteso quantomeno come un meccanismo in atto sin da quando le comunita si costituiscono.

L’alternativa alla chiusura del comunitarismo consiste, secondo Sen, che ha in mente il
modello antropologico intrinsecamente ibridante proposto da Homi Bhabha34, nel
riconoscimento delle molte identita che concorrono a formare una personalita e nel giusto
peso da attribuire alla scelta soggettiva. Per i comunitaristi I'identita ¢ predeterminata
naturalmente, come una forma di determinismo sociale, e non € un atto della volonta libera,
bensi una presa di coscienza di sé, infatti essi sostengono che occorre ‘scoprire’ la propria
identita.

In Identita e violenza Sen parte dal presupposto della necessita di ammettere un’assoluta
liberta nella scelta dell’identita, sebbene essa sia da considerarsi all'interno del ventaglio che
la societa mette a disposizione. In fondo, non ha senso, da questo punto di vista, il ricorso di
Samuel Huntington3s ad una classificazione delle civilta, articolate intorno ad un unico
elemento religioso sulla base del quale egli poi preconizza uno scontro tra civilta. Sen
contesta questa arbitraria classificazione che genera confusione, dal momento che risulta
fuori luogo pensare che la religione possa essere I'unico elemento per determinare I'identita,
specialmente in relazione all’Islam, che si estende in vastissimi territori. Egli ribadisce la
necessita di considerare la pluralita delle identita e la possibilita reale della scelta tra le varie
opzioni, contro l'illusione del destino, che porta con sé la determinante dell'unica identita.

La comunita, per Sen, influenza certamente 'individuo, ma questo non deve implicare la
negazione della possibilita della scelta soggettiva. Come sostiene anche Habermas, deve
essere sempre garantito uno spazio che renda possibile l'iniziativa personale. Le comunita
stesse, del resto, non sono ipostasi monolitiche, immobili, ma assumono una pluralita di
sfumature, sempre variabili nel momento in cui ci si sposta dal centro verso la periferia.

L’organizzazione societaria rivendicata dai comunitaristi, dunque, rischia di trasformarsi
in un monoculturalismo plurale, vale a dire in una ipotesi di societa in cui piu culture
coesistono in compartimenti stagni I'una accanto all’altra, ma senza rapporti reciproci. Si
tratta dell’'ultima manifestazione di un conservatorismo culturale che tende a far si che le
culture restino distinte, senza alcuna possibilita d’interazione, mettendo la liberta di scelta
completamente in secondo piano.

33 R. Hollinger, Postethnic America, New York, Basic Book, 1995.
34 H. Bhabha, I luoghi della cultura, Meltemi, Roma, 2001.
35 Cfr. S. P. Huntington, The Clash of Civilization and the Remaking of World Order, 1996, tr. it. Lo scontro
delle civilta e il nuovo ordine mondiale, Garzanti, Milano 2000
104



© Logoi.ph — Journal of Philosophy — ISSN 2420-9775 - N. VIII, 20, 2022 — Community-based
(by G. Adesso, S. Cafagna, A. Caputo, B. Cioce, M. Casolaro, M. Losapio, L. Parente, L. Romano, B. Roselli, M. Sardone)

Sulla stessa linea teorica di Sen si pone la studiosa di origine turca Seyla Benhabib, la
quale propone un concetto di cultura come ‘descrizione narrativa’, quindi abbastanza
porosa, soggetta alla traducibilita, alla permeabilita, tale da permettere la possibilita di
uscire dalle secchezze del multiculturalismo attraverso una continua e costante negoziazione
dinamica dell’identita, sia nella sfera pubblica sia in quella privata3®. Analogamente, Jean-
Loup Amselle ritiene che il meticciato debba essere inteso come l'indirizzo antropologico
entro il quale tutta 'umanita debba muoversi, dal momento che non esiste una identita pura
e autentica, ma solo interazioni e incroci tra culture. Per questo motivo & priva di senso la
rivendicazione di un’identita unica che, se utilizzata da alcune organizzazioni per fini
deteriori, puo rivelare il suo aspetto violento3”.

In Italia il sociologo Daniele Petrosino ha mostrato come I'ibridismo costituisca un vero
e proprio scacco alla questione dell'identitass. Il termine ibrido o meticcio risulta gia
largamente usato in biologia e in linguistica, mentre in sociologia e in antropologia viene
usato per indicare non solo la concorrenza simultanea di due possibilita diverse, ma anche
la nascita di una terza completamente nuova. Di fatto, esiste gia un movimento latino-
americano, il creolismo, che tesse I'elogio del connubio tra le due culture presenti in quei
territori, ma il rischio € proprio quello di incorrere nella definizione essenzialista, nel
presentarsi, cioe, come una teorizzazione su una identita preconfezionata accanto alle altre.
Potrebbe accadere una situazione analoga a quella dell’etichetta che si pone intorno
all’albero per riconoscerlo e che, col passare degli anni, rischia di soffocarlo, per cui il
meticciato e libridismo, per rimanere tali, richiederebbero necessariamente la non
determinazione e la non definizione, altrimenti ne perderebbero la specificita.

Ora, la nostra ipotesi di lavoro e che la categoria del meticciato, originaria proprio dei
paesi colonizzati, possa essere benissimo ampliata al mondo contemporaneo dalla
consistenza gassosa e deterritorializzata, giacché il movimento degli stessi soggetti
colonizzati nei paesi colonizzatori, nelle aree urbane e metropolitane di questi ultimi, ha
messo in crisi il fondamento etnicista delle societa contemporanee occidentali.

Bisogna prendere atto, tuttavia, che 'ammissione dell’esistenza di una pluralita dei
mondi della vita, visti perlopitu come possibilita di scelta con plurali libere affiliazioni, e la
volonta di ibridarsi di alcuni soggetti impattano ancora contro societa estremamente
conservatrici. Questa potenziale fonte di arricchimento s’infrange, di fatto, davanti alle
caratteristiche di genere o di razza di alcuni soggetti, sulle quali diventa effettivamente
difficile pensare alla possibilita della libera scelta e dell'ibridazione. Nonostante gli
interventi chirurgici che permettono lo scambio dei generi sessuali e gli interventi estetici a
fini sbiancanti, € evidente che I'origine nera, camusa o latina non possa essere l'atto riflesso
di una scelta razionale e i markers, gli aspetti che implicano delle connotazioni fisiche o
biologiche, che mettono in moto un riconoscimento visivo, non sono soggette alla libera
scelta.

Ora, proprio per ovviare al discorso che impone una gerarchia tra le identita connotate da
questi markers, piuttosto evidenti, la riflessione in termini filosofici, storici, etici e
sociologici richiede necessariamente lo smantellamento del concetto di identita. L'ibridismo
e il meticciato diventano cosi categorie indispensabili dal punto di vista antropologico per
pensare la societa solidale del futuro, come fa Francois Laplantine, il quale accede ad una
critica radicale del concetto tradizionale d’identita e all’affermazione del meticciato come
prospettiva necessaria per i tempi a venire, al di la di ogni chiusura comunitaria.

36 Cfr. S. Benhabib, La rivendicazione dell'identita culturale. Eguaglianza e diversita nell’era globale, il
Mulino, Bologna, 2005; Id., I diritti degli altri. Stranieri, residenti, cittadini, Cortina Raffaello, Milano, 2006:
Id., Cittadini globali. Cosmopolitismo e democrazia, il Mulino, Bologna, 2008.
37 Cfr. J.L. Amselle, Logiche meticce, Bollati Boringhieri, Torino, 1999; Id., Connessioni. Antropologia della
universalita delle culture, Bollati Boringhieri, Torino, 2001.
38 Cfr. D. Petrosino, Pluralismo culturale, identita, ibridismo, in «Rassegna italiana di sociologia», XLV, n. 3
luglio-settembre 2004.
105



© Logoi.ph — Journal of Philosophy — ISSN 2420-9775 - N. VIII, 20, 2022 — Community-based
(by G. Adesso, S. Cafagna, A. Caputo, B. Cioce, M. Casolaro, M. Losapio, L. Parente, L. Romano, B. Roselli, M. Sardone)

Prima in Identita e métissage39, poi in Il pensiero meticcio#°, Laplantine smantella
filosoficamente le nozioni asettiche di identita e rappresentazione, precipitati logici e
violenti della tradizione ontologica del pensiero occidentale, termini astratti utilizzati per
meri scopi imperialistici dal soggetto razionale, autoreferenziale e antropologicamente
rigido. L’identita assume, secondo l'autore, le sembianze di una struttura formale che si
lascia plasmare a seconda dei contenuti materiali con cui entra in contatto, siano essi
culturali, religiosi, etnici, nazionali, perfino fisici e morali. Una tale vastita semantica, tra
Paltro, dovrebbe far riflettere sul carattere artificiale, posticcio e puramente ideologico di
tale nozione, che denota soltanto una grande e incommensurabile poverta epistemologica:

L’identita &, insieme all’etnicita, una produzione ideologica che ha contribuito ad avallare ’antropologia
coloniale. Ma non ha alcuna realta operativa. Dissimula piu di quanto chiarisca. Messa in moto ogni volta
che si tratta di evitare di pensare ’alterita che ¢ in noi, il flusso del molteplice, il carattere cangiante e
contraddittorio del reale cosi come I'infinita dei possibili punti di vista su cio che ¢ potenzialita o divenire,
zavorra piu di quanto non faccia avanzares.

L’impressione che si ricava del concetto di identita € quella della superficie dura e
impermeabile, una superficie che non sopporta le contraddizioni dell’alterita: «I'identita e
pensiero in cemento armato»42. Bisogna prendere atto che: «l'identita e falsificatrice. Essa
€ una menzogna e una smorfia dell’esistenza»43 e procedere con l'abbandono della
concentrazione identitaria per cominciare a pensare, scevri da condizionamenti ideologici e
precomprensioni, che I'momo puo adottare piu maschere, assumere piu volti non
irreggimentati, e tutto cio con uno spirito faceto, senza serieta boriosa o accigliata, giacché
laffermazione e la rivendicazione dell’identita e sintomatica di uno spirito di serieta, sia a
livello personale, sia a livello di comunitario, come afferma, su tutt’altro versante, anche
Helmut Plessner sulla sua disamina sul radicalismo sociale risultante dello spirito
comunitario#4.

4. Conclusioni

Se da una parte, dunque, la sociologia della conoscenza, seguendo I'analisi di Berger, ci
permette di smascherare fenomenologicamente le concrezioni ontologiche che conducono a
ritenere lidentita un’essenza indipendente da fattori esterni, ’antropologia, a detta di
Laplantine, sarebbe il correttivo ermeneutico a quella stessa concezione ontologica
dellidentita. Questo orientamento antropologico, avendo come riferimenti filosofici
Foucault, Deleuze e Levinas, ma anche letterari come Godard, Kafka, Borges, Pessoa, Joyce,
Beckett, tematizza in maniera autentica Ualterita senza la presunzione di assimilarla.

Il riferimento all’identita e alla comunita metterebbe in moto un processo di ancoramento
ad una memoria biologica o culturale che non lancia sguardi verso il futuro. Si tratta,
piuttosto, di un rimando ad un punto zero, definito arbitrariamente l'origine da cui si
farebbe discendere tutto il presente in uno stato di assoluta immobilita, anzi avendo
I'immobilita come principio: «In questo pensiero della retromarcia avanziamo, per cosi dire,
‘a ritroso’ nel tempo. Valorizzando cio che é atavico, veniamo inebetiti dalle radici»4s.

Ai comunitaristi, sostenitori della difesa ideologica delle differenze, dell’identita come
sostrato della separazione, dovremmo rimproverare, insieme a Laplantine, quella ossessione
differenzialista, quella grettezza di voler restare tra cugini, nonché la pretesa di separare gli

39 F. Laplantine, Identita e métissage. Umani al di la delle apparenze, Eleuthera, Milano, 2004.
40 F, Laplantine, A. Nouss, Il pensiero meticcio, Eleuthera, Milano, 2006.
41 Tvi, p. 16.
42 Tvi, p. 22.
43 Ivi, p. 23.
44 Cfr. H. Plessner, I limiti della comunita. Per una critica del radicalismo sociale, cit.
45 Ivi, p. 36.
106



© Logoi.ph — Journal of Philosophy — ISSN 2420-9775 - N. VIII, 20, 2022 — Community-based
(by G. Adesso, S. Cafagna, A. Caputo, B. Cioce, M. Casolaro, M. Losapio, L. Parente, L. Romano, B. Roselli, M. Sardone)

eletti dai dannati secondo tassonomie rigide e predefinite. Rifiutando la mescolanza e il
meticciato, la difesa dell’identita e della comunita raggiunge gradi di assurdita tali che puo
condurre ad esiti denigratori e violenti, come spesso € accaduto nella storia.

Alla chiusura identitaria del comunitarismo e alla giustapposizione pitt 0 meno pacifica
di culture coesistenti, dovremmo opporre il meticciato come prospettiva incessante di
ibridazione, ridefinizione e risemantizzazione senza confini, senza punti d’inizio o obiettivi
da raggiungere, ma come presa d’atto della polifonia delle dimensioni presenti in ciascun
soggetto e in ciascuna cultura: «Si chiama identita culturale cio che ¢ il risultato di miscele
e di incroci fatti di memorie, ma soprattutto di oblii. Percio opporremo alla nozione di
purezza originaria la nozione freudiana di ‘perverso polimorfo’ applicata alla cultura. Il che
significa che I'identita culturale, nella maniera in cui € stata percepita, non esiste affatto»46.

Allontologia e alla metafisica Laplantine preferisce la metafora e al radicamento
territoriale egli sostituisce la deterritorializzazione, il nomadismo. In questo passaggio noi
vediamo il tentativo di fornire al cittadino e alla cittadina contemporanei gli strumenti per
leggere la propria esperienza quotidiana e comprendere il mutamento culturale in atto:
I’epoca in cui viviamo € caratterizzata dal dubbio sulla coerenza del mondo, nonché dalla
incapacita del linguaggio di esprimere una certezza riguardo alla sua stabilita, ma tutto cio
non deve costituire un problema esistenziale, né tantomeno morale. L’altro volto
dell’anomia e l'ibridizzazione culturale, da comprendere con adeguati e rinnovati apparati
concettuali, ma soprattutto con una inedita disposizione allo scambio, al dialogo,
all'interazione.

Su questa stessa linea interpretativa si colloca anche I'antropologo italiano Francesco
Remotti, secondo il quale non ci sono mezzi termini per definire I'operazione che sta dietro
la costruzione dell’identita: si tratta di un misconoscimento madornale, di una finzione
perpetrata ai danni della molteplice varieta dell’essere: «L’identita e ‘finta’, artefatta, e
rappresentata in scena, costruita e sovrapposta — con operazioni di riduzione e di
occultamento — sui piani delle molteplici possibilita alternative (B) e del flusso continuo (A).
E doppiamente ‘finta’: in quanto ‘costruita’ e in quanto a sua volta ‘occulta’ le operazioni che
la pongono in essere»47. Non solo, ma l'identita alla suddetta finzione aggiunge anche una
legittimazione ultramondana, una ‘sacra volta’, per dirla con Berger, necessaria per fondare
la comunita e che la protegge dall’esterno, conferendole un carattere sovrastorico e
sovratemporale:

Si provvede, per esempio, a negare la ‘finzione’ stessa, il suo carattere costruito, attribuendo 'identita a
soggetti entificati (Dio o I'io, la nazione o I'etnia...), i quali sono quasi sempre posti al di la e al riparo dalle
negoziazioni e dagli affari sociali. Sulla base di queste entita I'identita assume un carattere potenzialmente
perenne e comunque duraturo; puo vantare inoltre caratteri di unita, di coerenza, di indiscutibilita; puo
avanzare diritti di riconoscimento e di auto-affermazione; puo persino sentirsi legittimata all’espansione e
a una diffusione potenzialmente universalistica4s.

In questa finzione, elevata all’ennesima potenza, si annida un sospetto di arbitrarieta
molto elevato, tanto piu se tale finzione conduce ad assumere l'identita come ipostasi sacra,
come mito fondativo di una comunita da perseguire e confermare a tutti i costi, negando che,
in fondo, ogni fatto sociale ¢ un prodotto umano, come afferma Berger. La reificazione
dell’identita, il fare dellidentita una costante antropologica € un rischio che si presenta
ogniqualvolta le comunita raggiungono un grado molto elevato di consapevolezza e di
elaborazione teorica, partendo poi, con questa verita nelle mani, alla conquista della societa.

Le civilta occidentali, ossessionate dalla ricerca dell’unita, azzerando qualsiasi possibilita
di affermazione di logiche plurali, hanno prodotto modelli teorici ispirati alla coerenza

46 Ivi, p. 44.
47 F. Remotti, Contro l'identita, Laterza, Roma-Bari, 2001, p. 97.
48 Ivi, p. 98.
107



© Logoi.ph — Journal of Philosophy — ISSN 2420-9775 - N. VIII, 20, 2022 — Community-based
(by G. Adesso, S. Cafagna, A. Caputo, B. Cioce, M. Casolaro, M. Losapio, L. Parente, L. Romano, B. Roselli, M. Sardone)

assoluta. Per secoli la filosofia, la psicologia, le scienze sono state caratterizzate dal
paradigma del principio di non contraddizione, elemento sul quale 'eredita greca e quella
ebraica hanno trovato un proficuo punto di fusione, ma I'apertura dell’Occidente alle altre
tradizioni attraverso quel movimento dialettico della colonizzazione e della decolonizzazione
impone oggi una revisione globale dei presupposti su cui si € retta la sua cultura.

L’Occidente ha percorso per secoli la strada della rivendicazione identitaria, su cui ha
fondato quella comunitaria, che sono, dunque, inestricabilmente connesse, e i risultati
violenti, sprezzanti dell’alterita sono visibili in ogni logica di guerra. L’alternativa ¢ quella di
cavalcare l'onda dell’epoca pluralistica, osare la contaminazione, essere disposti ad
accogliere I’altro in sé, in maniera figurata si spera, per tentare la via dell’ibridazione e del
meticciato, le cui possibilita sono tutte da sperimentare per generare i presupposti culturali
e pedagogici su cui costruire quella solidarieta organica necessaria ad una societa futura nel
segno della pacificazione:

O si continua a credere pervicacemente nelle proprie forme identitarie (costi quel che costi) o si procede
quanto meno ad alleggerirle, cosi da renderle piti disponibili alla comunicazione e agli scambi, alle intese e
ai suggerimenti, alle ibridazioni e ai mescolamenti. Non ¢ detto che tale maggiore disponibilita sia la via
che ci salva; ma é abbastanza certo che I'atteggiamento opposto (I'ossessione della purezza e dell’identita)
e quello che ha prodotto, qui come altrove, le maggiori rovine49.

49 Ivi, p. 104.
108



